
ОТВЕТЫ НА ВОПРОСЫ,
Книга №2

Эта книга решит вашу проблему!

Ответы на Вопросы, Книга №2
Авторское Право 1944 г.
Все права защищены
В.Т. ХАУТЕФФ

Для того, чтобы каждый, кто жаждет истину мог получить ее, эта книга с вопросами и
ответами, в качестве христианского служения, высылается по почте бесплатно. Запросите ее.
Она облагает только одним требованием — обязательством к своей собственной душе все
испытывать и держаться хорошего. Единственные условия, привязанные к этому
бесплатному предложению, это золотые нити Эдема и багровые веревки Голгофы — узы,
которые связывают. [1-2]



В.Т. ХАУТЕФФ

ОТВЕТЫ НА ВОПРОСЫ,
Книга №2

Вопросы и ответы на темы истины для настоящего времени
в интересах братьев и сестер Адвентистов седьмого дня,

а также читателей

Посоха Пастуха

Этот «книжник»,
наученный Царству Небесному

«выносит...новое и старое».
Матфея 13:52

Теперь «Господа Бога святите в сердцах ваших; [будьте] всегда готовы всякому,
требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и
благоговением». 1 Пет. 3:15 [3]

СОДЕРЖАНИЕ [4]



ВСТУПИТЕЛЬНОЕ ОБРАЩЕНИЕ ОТВЕЧАЮЩЕГО

ПРОПОВЕДЬ СТЕФАНА К ЦЕРКВИ НАШИХ ДНЕЙ

«Но он сказал: мужи братия и отцы! послушайте. Бог славы явился отцу нашему Аврааму в Месопотамии,
прежде переселения его в Харран, и сказал ему: выйди из земли твоей и из родства твоего и из дома отца твоего,
и пойди в землю, которую покажу тебе». Деян. 7:2, 3. «И пошел Аврам, как сказал ему Господь» (Быт. 12:4), под
Его водительством, в Ханаан, где он и поселился, хотя «не дал ему на ней наследства ни на стопу ноги, а обещал
дать ее во владение ему и потомству его по нем, когда еще был он бездетен». Деян. 7:5.

Затем, по прошествии времени, Господь задумал вывести Иакова и его дом из Ханаана в Египет. Однако,
зная, что сыны Иакова не пойдут просто по слову Бога, как это сделал Авраам, то Он, в Своем провидении,
положил на сердце Иакова бóльшую любовь к Иосифу чем к другим своим детям. Это породило в них зависть и
ревность, которые, в свою очередь, породили ненависть и жадность, вылившиеся в жестоком обращении с
Иосифом и его продаже, в результате чего он стал рабом в Египте. [5]

Спустя многие годы, братья Иосифа пошли в Египет, чтобы достать себе еду во время семилетнего голода.
Тогда Иосиф понял замысел Провидения в его странной жизненной драме от порабощения до восхождения на
престол, и когда «открылся братьям своим», сказал: «не печальтесь и не жалейте о том, что вы продали меня
сюда, потому что Бог послал меня перед вами для сохранения вашей жизни...чтобы оставить вас на земле и
сохранить вашу жизнь великим избавлением». Быт. 45:1, 5, 7.

Таким образом, Господь, по Своему замыслу, возвысил Иосифа, чтобы тот разделял египетский трон, дабы
расположить Фараона к тому, чтобы дать разрешение Израилю войти в ту землю.

Затем, чтобы привести их туда, Он устроил семь лет достатка, за которыми последовало семь лет голода.
Вследствие чего, Он дал знать Иакову, что Иосиф все еще жив. Услышав невероятно радостную весть, у отца
появилось непреодолимое желание увидеть своего сына. Это, а также голод, угрожающий жизни братьев
Иосифа, заставили их переселиться в землю достатка Фараона, где они жили как цари.

Однако, не намереваясь оставлять их там навсегда, Господь не позволил им и дальше наслаждаться приятной
жизнью, как в начале, чтобы они не отказались послушаться Моисея, когда тот скажет им, что наступило время
им возвращаться домой. Следующим шагом [6] провидения было допустить невыносимые трудности, чтобы
они с радость откликнулись, когда их позовут. Так им надлежало стать рабами, а что еще хуже - лишится детей
мужского пола, и затем быть беспощадно битыми жестокими плетьми по спине, чтобы вырабатывать еще
больше кирпича.

Так, сила Святого Духа вместе с ужасными страданиями тяжелого египетского рабства стали подавляющей
силой, подтолкнувшей их отказаться от языческой земли и вернуться в свою собственную землю.

Затем, по пути домой, они повстречали еще одно провидение – свое долгое блуждание по пустыне - сорок
лет, которые Бог допустил с четкой целью убрать неверующее, неверное множество людей, сопровождавшее
Движение из Египта. Когда они были уничтожены, спасшиеся чудесным образом пересекли Иордан, подобно
тому как сорок лет назад они пересекли Чермное море. Там, избавившись от одного грешника, Ахана,
появившегося среди них, они вошли в обетованную землю и стали самым прославленным царством своих дней.
Рабы ставшие царями – вот это чудо!

Было бы естественно думать, что народ, которого Бог чудом освободил из рабства, и из которого Он таким
же чудом сотворил царство, больше никогда не падет, ведь теперь он стал [7] сильным. Но потеряв из вида свою
Силу, они снова попали в рабство! В их слабости, будучи рабами Фараона, Бог возвысил их над египетскими
хозяевами; после того, как они сами стали хозяевами, Он ввел их в порабощение окружающим народам!
Двойное чудо.

Вот абсолютное доказательство того, что Господь укрепил их, а также сразил их (2Пар. 36:13-23), «дабы
узнали», - как Он говорит, - «от восхода солнца и от запада, что нет кроме Меня; Я Господь. И нет иного. Ис.
45:6.

По прошествию времени, когда исполнилось семьдесят лет, предреченные Иеремией (Иер. 29:10), Бог еще
раз привел Израиль в их родную землю. Но с годами, когда одни поколения сменяли другие, Израиль снова
потерял из вида свою Силу - на этот раз так основательно, что когда долгожданный Мессия в конце концов
пришел, они отвергли, распяли и оплевали Его!



В Своем возмездии, Бог в гневе отвернул Свое лицо от них и отдал их в руки притеснителя, который
разрушил их храм и город, выгнал с родной земли, и оставил их забытой, отверженной нацией - без Бога, без
средств к существованию, без страны - народом, ненавидимым всеми до этого дня! [8]

Однако, не все были отвергнуты. У многих открылись глаза на то, что их великие мужи ложно обвиняли
Господа, неверно толкуя пророчества относительно Его и обманывая людей. Благодаря верному остатку, Он
сохранил семя Израиля. Приняв Христа и став христианами, эти верные сыны Иакова получили новое имя, и
вместо иудеев стали называться христианами, как было предзнаменовано тем, что Бог изменил имя их отца
Иакова на Израиль, а их праотца Аврама на Авраама.

Начав со 120-ти исполненных Духом учеников, эта иудео-христианская церковь обратила 3’000 душ в день
Пятидесятницы через одну простую, вдохновленную Духом проповедь, а «Господь же ежедневно прилагал
спасаемых к Церкви». Деян. 2:47.

Это огромное собрание душ настолько разозлило Сатану, что он, желая отомстить, «начал преследовать жену
(иудео-христианскую церковь), которая родила младенца мужеского пола» (Отк. 12:13), чтобы помешать ей
обращать новых людей, а также помешать тем, которых она уже успешно обратила, собираться вместе.

(Тот основополагающий факт, что дитя этой женщины (Христос), которое было “восхищенно…к Богу” (Отк.
12:5), родилось в иудейской церкви, а христианская церковь возникла из иудейской, твердо определяют эту
женщину как образ верных Божьих слуг [9] как в Ветхозаветных, так и в Новозаветных церквях.)

Преследуя женщину, Сатана, по иронии судьбы, лишь помогал, а не препятствовал божественной цели.
Действительно, церковное поле (Матф. 13:38) начало взращивать лишь чистую «пшеницу», а «невод» (Матф.
13:47) ловить только хорошую «рыбу», потому что при таких гонениях только верные осмеливались вставать на
сторону Истины и становиться членами ненавистной секты. Поэтому, видя результат своего притеснения, он
быстро изменил свою тактику.

“Посредством эдикта о веротерпимости”, - говорит Гиббон, - “он [Константин] устранил временные
недостатки, которые до сих пор тормозили развитие христианства; и его активные и многочисленные служители
получили свободное разрешение и широкую поддержку на то, чтобы предлагать спасительные истины
откровения любыми аргументами, которые могли бы повлиять на разум или на благочестие человечества.
Точный баланс двух религий [христианства и язычества] продолжался только мгновение…Города, которые
продемонстрировали стремление идти вперед путем добровольного уничтожения своих [языческих] храмов,
получали городские привилегии и популярные подарки…Спасение простых людей покупалось очень легко,
если верить тому, что в один год двенадцать тысяч человек были крещены в Риме, кроме пропорционального
числа женщин и детей, и [10] белая одежда и двадцать золотых монет было обещано императором каждому
обращенному». Это «закон Константина давал свободу всем рабам, которые принимали христианство» (Рим
Гиббона, том 2, сс. 273-274, Издание Милмана).

Как только Сатана приказал своим агентам прекратить преследовать христиан и вместо этого подружится с
ними, он хитростью заставил их считать его своим другом. Таким образом, получив облегчение от гонений, они
уснули духовно, и пока они спали, он посеял плевелы.

Да, он совершил полный переворот и даже побудил язычников присоединиться к церкви, тем самым
«пустил змий из пасти своей вслед жены воду как реку, дабы увлечь ее рекою». Отк. 12:15. От преследования
тех, кто присоединялся к церкви, он перешел к преследованию тех, кто не сделал этого, для того чтобы
наводнить церковь необращенными язычниками и, таким образом, «увлечь ее рекою». Отк. 12:15.

Для того, чтобы держать множество людей в неведении во дни реформаторов, он сильно ограничивал их
работу, затем широко открыл свой огнетушитель против их пылающего света, и когда это не помогло ему, он
поставил “спящих проповедников” проповедовать “спящим людям” - Свидетельства, т. 2, с. 337.

И с тех пор он неустанно придерживался этого чрезвычайно успешного курса, [11] в результате чего
современная церковь чуть ли не задыхается от плевел. В нее как будто бы внедрилась пятая колонна.

«В ту ночь мне приснилось», - говорит слуга Господа о поразительном обзоре этого самого явления, - «что я
нахожусь в Батл-Крике. Я смотрела через боковое окно на входную дверь и увидела, как к дому приближается
группа людей, шедших по двое. Они выглядели суровыми и решительными. Я хорошо их знала и потому сразу
пошла открыть дверь в гостиной и впустить братьев, но решила еще раз посмотреть на них. Теперь картина
изменилась, и вся процессия стала похожа на шествие католической инквизиции. Один нес в руке крест, другой
— жезл. Когда люди приблизились, державший жезл начертил им линию вокруг нашего дома, сказав три раза:
«Этот дом объявляется вне закона. Имущество конфискуется. Они хулили святой орден». Меня охватил ужас, я
выбежала из дома через северный вход и сразу оказалась среди людей, часть которых я узнала, но не осмелилась
сказать им ни слова, боясь, как бы они меня не выдали. Я попыталась найти уединенное место, где можно было



выплакать свое горе и помолиться, не натыкаясь повсюду на жесткие, инквизиторские взгляды. Я часто
повторяла: “О, если бы только я могла понять происходящее! О, если бы только они сказали мне, что я такого
сделала!”

Я плакала навзрыд и молилась, когда видела, как конфискуют наше скромное имущество. Я пыталась
прочитать сочувствие или жалость во взглядах окружавших меня и приметила лица отдельных людей, [12]
которые, как мне казалось, поговорили бы со мной и утешили бы меня, если бы не боялись, что другие это
заметят. Я решила было сбежать от толпы, но, увидев, что за мной следят, скрыла свои намерения. Я громко
разрыдалась и произнесла: “О, если бы только они объяснили мне, что я такого сказала или сделала!” Мой муж,
спавший в той же комнате на соседней кровати, услышал, как я громко всхлипываю, и разбудил меня. Моя
подушка намокла от слез, а дух мой был подавлен и опечален». – Свидетельства, т. 1, с. 578.

Однако, обетование состоит в том, что река плевел будет оставаться там только до жатвы - естественного
времени сбора, кончины века.

До тех пор, пока Сатана может успешно продолжать эту подрывную работу потопления церкви, он и
пальцем не пошевелит, чтобы преследовать кого-либо, присоединившегося к ней, чтобы тем самым не
разрушить свой зловещий замысел – ослабить ее ряды своими агентами – рекой, плевелами. Чтобы убедиться в
успешности этой коварной работы, он ходит со своим огнетушителем, пытаясь погасить любую искру света,
изгоняя тех, кто осмеливается жить стойкой христианской жизнью среди плевел.

Однако, в конце концов, как показывает пророчество, ситуация в корне изменится, и длительная борьба
закончится тем, что Господь изгонит и уничтожит (Отк. 12:16) агентов Сатаны - «реку» (плевелы, плохую рыбу),
[13] а затем осветит землю славой Своего ангела (Отк. 18:1)!

Здесь мы видим, что приближающийся работа по избавлению от реки - по избавлению церкви от
необращенных – является «жатвой» во время «кончины века». Матф. 13:39. Далее мы должны определить,
приносит ли «кончина века» тысячелетний мир или время тяжкое, какого не было с тех пор, как существуют
люди. Чтобы определить это, мы должны свериться с последующими событиями.

Поскольку после того, как земля поглотила реку, дракон разгневается на жену и пошел, «чтобы вступить в
брань с прочими от семени ее, сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа»
(Отк. 12:16, 17), мы неизбежно приходим к выводу, что жатва, которая убирает из церкви Сатанинскую реку -
его многочисленные плевелы - не принесет тысячелетний мир. Совсем наоборот. Она принесет с собой Божий
гнев – время тяжкое, какого не было с тех пор как существуют люди; время, когда Его народ в Вавилоне призван
«выйти из нее» и войти в Его очищенную церковь – Царство.

Из этого следует, что жатва – это короткий период времени непосредственно до появления Христа на
облаках, а не во время Его появления. Для земных царств – это и есть самые последние дни их испытательного
срока, которые принесут конец мира. [14]

Тот факт, что от семени жены происходят “прочие” (те, которые остались), показывает, что ее семя разделено
на две части, и следовательно, этот символизм представляет три группы людей: 1) жену; 2) первую часть ее
семени – тех, которые в этом примере не являются прочими; 3) вторую часть ее семени – тех, которые являются
прочими.

Во свете этого символизма мы видим, что жена символизирует материнскую часть церкви – назначенных
Богом и наполненных Духом служителей, которые приводят рожденных свыше обращенных (Ин. 3:3). Первая
часть ее семени соответственно должна быть первыми плодами - 144’000, которые, после отделения грешников
из их среды, будут взяты на гору Сион, чтобы встать там с Агнцем (Отк. 14:1). Таким образом, «прочие от
семени ее» в этом случае – это те, которые все еще находятся в мире, когда Вавилон сидит на звере (Отк. 17).
Поэтому они являются вторыми и последними плодами, которые присоединятся к очищенной церкви - Царству,
где нет ни греха, ни боязни Вавилонских язв (Отк. 18:4).

И поскольку, по прошествии времени, жена представляет каждое последующее служение, значит в то время,
когда дракон разгневается на нее, она непременно должна символизировать последнее Богом установленное
служение - 144’000, которые призваны привести всех своих братьев из всех народов на Божью «святую гору
Иерусалим». Ис. 66:20. [15]

Имея свет по этому вопросу, становится ясно, что после того, как земля поглотит реку; после того как ангелы
отделят нечестивых (“плевелы”, “худую рыбу”) от праведных (“пшеницы”, “хорошей рыбы”) в церкви и заберут
праведных на гору Сион (в “житницу”, “сосуды” - Матф. 13:30, 48), дракон разгневается на жену (Божьих
служителей), и, в результате, начнет воевать против прочих (вторых плодов, которые в то время будут призваны
из Вавилона – Отк. 18:4).



Михей, в своем предсказании о времени, в котором первые плоды стоят с Агнцем на горе Сион, а вторые
плоды, оставляя Вавилон, идут на гору Сион, говорит: «И будет в последние дни: гора дома Господня
поставлена будет во главу гор и возвысится над холмами, и потекут к ней народы.

И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на гору Господню и в дом Бога Иаковлева, и Он
научит нас путям Своим, и будем ходить по стезям Его, ибо от Сиона выйдет закон и слово Господне - из
Иерусалима.

И будет Он судить многие народы, и обличит многие племена в отдаленных странах; и перекуют они мечи
свои на орала и копья свои - на серпы; не поднимет народ на народ меча, [16] и не будут более учиться воевать.
Но каждый будет сидеть под своею виноградною лозою и под своею смоковницею, и никто не будет устрашать
их, ибо уста Господа Саваофа изрекли это». Мих. 4:1-4.

Однозначно то, что церковное Царство должно быть « установлено» до того, как Диавол ополчится на
прочих - тех, которые остались и в то время будут собираться, и против которых он воюет за то, что они
отказались поклоняться ему в лице зверя и его образа (Отк. 13:15).

В этом совокупном свете, яснее чем когда-либо, мы видим, что хотя Господь допустит гонения на свой народ
в Вавилоне, Он сделает это лишь для того, чтобы достигнуть Своего замысла - вывести их из-под его
владычества (подобно тому как Он вывел древний народ из Египта) и ввести в церковное Царство –
единственное место на земле, где не будет греха, и которого не коснутся разрушительные язвы. (См. Откровение
18:4).

«И гнев человеческий обратится во славу Тебе: остаток гнева Ты укротишь». Пс. 75:11.

В пустыне, во дни Моисея, перед вхождением в землю обетованную нечестивые были взяты из среды
праведных. Это пошло на благо не только церкви тогда (образного Израиля), но также и примером [17] для
церкви сегодня (прообразного Израиля). Это отделение образно указывает на грядущее отделение худого от
хорошего (Матф. 13:48), перед тем как доброе возьмется в Царство - в свою собственную землю, «житницу».
Матф. 13.30. Поэтому Павел говорит: «Все это происходило с ними, [как] образы; а описано в наставление нам,
достигшим последних веков». 1Кор. 10:11.

Через это предостережение о неминуемом провидении, Господь просит верующего в Истину для нашего
времени:

«Восстань, светись, [Иерусалим], ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, тьма
покроет землю, и мрак - народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы
к свету твоему, и цари - к восходящему над тобою сиянию. Возведи очи твои и посмотри вокруг: все они
собираются, идут к тебе; сыновья твои издалека идут и дочерей твоих на руках несут. Тогда увидишь, и
возрадуешься, и затрепещет и расширится сердце твое, потому что богатство моря обратится к тебе, достояние
народов придет к тебе.

Множество верблюдов покроет тебя - дромадеры из Мадиама и Ефы; все они из Савы придут, принесут
золото и ладан и [18] возвестят славу Господа. Все овцы Кидарские будут собраны к тебе; овны Неваиофские
послужат тебе: взойдут на алтарь Мой жертвою благоугодною, и Я прославлю дом славы Моей.

Кто это летят, как облака, и как голуби - к голубятням своим? Так, Меня ждут острова и впереди их - корабли
Фарсисские, чтобы перевезти сынов твоих издалека и с ними серебро их и золото их, во имя Господа Бога
твоего и Святаго Израилева, потому что Он прославил тебя. Тогда сыновья иноземцев будут строить стены твои,
и цари их - служить тебе; ибо во гневе Моем Я поражал тебя, но в благоволении Моем буду милостив к тебе. И
будут всегда отверсты врата твои, не будут затворяться ни днем ни ночью, чтобы приносимо было к тебе
достояние народов и приводимы были цари их. Ибо народ и царства, которые не захотят служить тебе, -
погибнут, и такие народы совершенно истребятся». Ис. 60:1-12.

Итак, дорогие братья и сестры Лаодикийской церкви, ясно что «в то время как происходит следственный суд
на небесах, когда грехи кающихся грешников удаляются из святилища, среди народа Божьего на земле должна
произойти особая работа очищения и оставления греха». – Великая борьба, с. 425. [19]

Затем, «облеченная во всеоружие Христовой праведности, Церковь должна вступить в последний бой.
“Прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами” (Песнь Песней 6:10), она должна
шествовать по всему миру от победы к победе. - Пророки и цари, с. 725. В то время “лишь тем, которые
выстояли в испытаниях силой Всемогущего, будет позволено принимать участие в ее провозглашении [Вести
Третьего Ангела], когда она перерастет в Громкий Клич». – Ревью энд Геральд, 19 ноября, 1908.



Подобно пылающему факелу в кромешной тьме, сияет истина о том, что время тяжкое, какого не бывало с
тех пор, как существуют люди застает церковь свободной от реки плевел, свободной от «худой рыбы» и,
следовательно, способной не только противостоять Диаволу, но также шествовать от победы к победе в
могущественной силе Михаила, благодаря восстанию Которого спасутся «все, которые найдены будут
записанными в книге». Дан. 12:1.

Из этого пересказа длительной истории Божьего народа мы видим, что Авраам был единственным
человеком, с которым Богу не пришлось, чтобы получить желаемые результаты, принять другие меры, кроме
простого повеления: «пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу
тебе». Быт. 12:1.

Беспрекословная и неустанная вера Авраама, а также непоколебимое послушание [20] простому Господнему
повелению в каждом отдельном случае сделало его «другом Божьим», «отцом верных» и великим столпом
живой истины - его имя будут помнить и почитать во все времена и в вечности.

Вера Иакова в Божьи обетования, а также его непреодолимое желание быть частью Божьих планов и
выполнять их, сделали его прародителем первых плодов или служителей церковного Царства - тех, которые
стоят с Агнцем на горе Сион (Отк. 14:1).

Бескомпромиссная верность Иосифа своим принципам привела его к самому высокому сословию, в котором
он стал самым великим обеспечителем, став образом Христа - Великого Духовного Обеспечителя.

Моисей в своей кротости (смирении) и целеустремленности «захотел страдать с народом Божиим, нежели
иметь временное греховное наслаждение» (Евр. 11:25). Благодаря чему стал величайшим генералом, лидером и
освободителем всех времен, и даже был удостоен стоять на горе преображения.

Жертва апостолов своей жизнью ради Христа и Его Истины наградила их тем, что их имена будут заложены
в основаниях Святого Города (Отк. 21:14).

Бесстрашные и настойчивые старания Лютера поднять поверженную Истину (Дан. 8:11, 12; 11:31), [21]
положили начало Протестантизму.

Однако, Брат, Сестра, ни одно из этих необычайно славных наследий не превосходит ваше – стоять с
Агнцем на горе Сион. Поэтому, мы просим вас: «Восстань, светись, [Иерусалим], ибо пришел свет твой!» Ис.
60:1.

С одной стороны, Господь просит вас взяться за Его могущественный свет Истины, и, тем самым,
отделиться от греха, чтобы избежать Его возмездия и грядущего бедствия, и принять участие в провозглашении
Громкого Клича Вести Трех Ангелов. А с другой стороны Сатана просит, чтобы вы ухватились за его
всеисчерпывающий огнетушитель. Теперь вы находитесь в долине выбора. Теперь настал решающий час, чтобы
принять решение. Если Господь есть Бог, то последуйте Его могущественной истине, а если Ваал, то последуйте
за его вождями.

«Се», - говорит Спаситель, - «стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к
нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною». Отк. 3:20.

Разве вы не поступите так же как эти верные мужи древности, чтобы стать великими Божьими мужами
современности! Брат, Сестра, пусть больше ничто не будет ставить под угрозу и нейтрализовать ваши старания
получить обетование сейчас – ни с чем не сравнимую привилегию быть священниками и царями Сиона!

«Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит...» Отк. 3:22. [22]

ВОПРОСЫ И ОТВЕТЫ
__________

МОЖЕМ ЛИ МЫ ЗНАТЬ ТОТ ЧАС?
Вопрос №15:

Ранние произведения, с. 285 утверждает, что Бог провозгласит день и час Своего возвращения. ИЖезл
пастуха, т. 2, с. 255 делает вывод из своего толкования потопа, что это главное событие всех веков
случится в ночь на среду. Но Христос говорит: «...О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы
небесные, а только Отец Мой один». Матф. 24:36. Как согласовать эти утверждения?

Ответ:



Жезл ни в коем случае не устанавливает время возвращения Христа. Хотя из изучения потопа он и приходит
к выводу, что Христос вернется за Своими в одну из ночей посреди недели, Жезл не намекает, в ночь на какую
среду это может произойти. Жезл не утверждает, что знает тот день и час. А касательно того, что написано в
Ранних произведениях, слова Христа в Матфея 24:36 не исключают возможность того, что Он когда-нибудь
сообщит день и час Своего пришествия. Более того, хотя Писание говорит о том, что даже ангелы не знают того
часа, для того, чтобы когда-нибудь быть готовыми присоединится к Господу в Его втором пришествии, им,
конечно же, нужно будет сказать об этом заранее, чтобы они были готовы действовать в нужное время. И хотя
ни один человек сейчас не знает ни день, ни час, если Отец посчитает нужным объявить их, мы обязательно об
этом узнаем. [23]

Более того, это таинственное пришествие (Матф. 24:36) может быть и другим, нежели тем, который принято
понимать под «вторым пришествием». (Для дальнейшего изучения этой темы прочитайте Памфлет №3: Суд и
жатва, Издательство 1942, сс. 45-53).

ЯВЛЯЕТСЯ ЛИ ПЕРЕДВИГАЮЩИЙСЯ БОЖИЙ ПРЕСТОЛ ПАРОВОЗОМ?

Вопрос №16:

Мне сказали, что Давидийцы учат о том, что трон из Исаии 6 – это поезд1, который тянется с помощью
паровоза, выпускающего дым. Так ли они учат?

Ответ:

Вы не найдете такой мысли нигде в изданиях Жезл пастуха, на котором основываются все учения
Давидийцев, что может подтвердить внимательное чтение этой литературы.

Слово “train” (трэйн), процитировано нами из Писания и символизирует “свиту”, как объяснено в нашем
Памфлете №1: Дополнительная истина перед “11-м часом”, Издание 1941, с. 8.

ЛИШЬ НЕКОТОРЫЕ ИЛИ ВСЕ ИМЕЮТ В РУКАХ ПАЛЬМОВЫЕ ВЕТВИ?

Вопрос №17:

Жезл пастуха, т. 1, с. 44 говорит, что великое множество людей с пальмовыми ветвями, - это только
вторые плоды земной жатвы, в то время как Великая борьба, с. 646, [24] говорит о всех «победивших» так:
«Каждому также дается пальмовая ветвь победителя и сверкающая арфа». Как эти утверждения можно
согласовать между собой?

Ответ:

Множество людей, о котором комментирует Жезл, и множество людей, о котором говорит Великая борьба, -
это две разные группы, в разных местах, собранные по разным причинам. Первая группа – это множество
людей из Откровения 7:9, которые держат свои пальмовые ветви на земле, а вторая группа – это множество
людей описанных в Великой борьбе, которые получают свои пальмовые ветви и гусли на небе. Эти факты можно
четко увидеть, прочитав рассматриваемые утверждения.

КОГДА НАЧИНАЕТСЯ ПОСЛЕДНЕЕ ВРЕМЯ?

Вопрос №18:

Когда начинается «последнее время», в которое откроется книга Даниила?

Ответ:

Ангел, наставлявший Даниила, провозгласил, что эта книга будет запечатана до последнего времени.
Соответственно, ни до, ни после, а именно в последнее время эта книга будет открыта.

Этот период ознаменован тем, что умножится ведение, а люди будут “метаться из стороны в сторону2”, Дан.
12:4, 9. Поскольку бόльшая часть книги Даниила сейчас уже понятна, [25] и поскольку мы живем в эре
автомобилей и умножения знания, когда люди метаются из стороны в сторону, то очевидно, что мы живем «в
последнее время».

2 Новый Русский Перевод

1 В англ. яз. слово “train” может означать “свиту”, а также “поезд”.



Даниила 11:40 дает четко понять, что под конец времени, а не в конце времени, Царь Северный будет вести
победоносные войны с Царем Южным. Следовательно, «конец времени» должен был начаться с побед Царя
Северного в конце семнадцатого столетия и в начале восемнадцатого. (Смотрите карту в нашем Памфлете №12:
Мир вчера, сегодня, завтра, Издание 1941, с. 97)

ПОЧЕМУ ПРОРОЧЕСТВА ВМЕСТО ЛЮБВИ?

Вопрос №19:

Почему Давидийцы не тратят больше времени на учения о любви Иисуса – самой важной части
Библии - вместо того, чтобы преподавать доктрины и пророчества?

Ответ:

Давидийцы следуют такому плану согласно следующему писанию: «И притом мы имеем вернейшее
пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном
месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших». 2 Петра 1:19. Таким
образом, пророчества взращивают любовь к Богу в сердце изучающего, как ничто другое. [26]

Более того, если пророчества менее важные чем другие отрывки Писания, почему же тогда Господь побудил
Своих слуг написать так много пророчеств? Очевидно, что они также важны. Книга Откровения,
предназначенная напрямую людям, которые будут жить непосредственно перед приходом Господа, состоит из
символических пророчеств, относительно которых Господь говорит:

«Блажен читающий и слушающие слова пророчества сего и соблюдающие написанное в нем; ибо время
близко». Отк. 1:3. «Се, гряду скоро: блажен соблюдающий слова пророчества книги сей…И я также
свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того
наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей; и если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у
того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей». Отк. 22:7, 18, 19.

Действительно, больше всего мы нуждаемся в любви Иисуса, но проповедь о ней без доктрин и пророчеств
не принесет никакой пользы, ведь через пророчества и доктрины человек узнает не только о любви Иисуса, но
также и как служить Ему. «Все Писание», - говорит [27] Павел, - «богодухновенно и полезно для научения, для
обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому
доброму делу приготовлен». 2Тим. 3:16, 17.

Если бы в церкви сегодня учили о пророчествах и доктринах, забывая при этом о любви Иисуса, то, конечно
же, Давидийцы говорили бы больше о любви Иисуса, чем о пророчествах. Но поскольку правда в обратном -
любовь Иисуса настолько часто проповедуется, что игнорируются пророчества - то, несомненно, наша первая и
главная нужда заключается в том, чтобы изучать любовь Христа через пророчества, а потом уже нашей главной
задачей будет учить об этом.

В то время как евангелие любви пробуждает в нас любовь к Господу, доктрины учат нас как правильно
любить Его, а свет его пророчеств направляет наши стопы на тесный и узкий путь прямо к Божьему граду,
подобно тому, как ночью автомобильные фары показывают нам путь домой. Без них, в темноте, мы неизбежно
вскоре потерялись бы, разбились и превратились бы в скопление автомобилей – возможно стали бы грудой
обломков и смерти. Из этого следует, что мы нуждаемся как в одном, так и в другом. Поэтому Давидийцы
объединяют оба, уча о любви Иисуса через доктрины и путь в Царство через пророчества. [28]

КОГДА НАЧАЛИСЬ ПЕЧАТИ?

Вопрос №20:

Какое Библейское доказательство вы можете привести тому, что события Семи Печатей (Отк. 4-8)
охватывают историю всего мира, что противоречит учению Деноминации о том, что они охватывают
лишь период христианской церкви? Разве вы не знаете, что книга с печатями – это символ книг Даниила
и Откровения?

Ответ:

Основание, на котором базируется позиция Деноминации (что печати являются пророческими событиями
Новозаветного периода) - это их толкование первой печати, относительно которой Иоанн говорит:



«Я взглянул, и вот, конь белый, и на нем всадник, имеющий лук, и дан был ему венец; и вышел он [как]
победоносный, и чтобы победить». Отк. 6:2.

Это отрывок Писания самовольно считается описанием ранней христианской церкви. Тот факт, что конь в
этом видении белый, а молодая церковь чистая; всадник завоевывал, а церковь возрастала - сами по себе не
образуют твердое основание, на котором можно строить теорию о том, что события печатей начались с
христианской церкви.

Иоанну было показано видение о печатях примерно через шестьдесят пять лет после Пятидесятницы - в
период, когда ее чистота и стабильный рост [29] уже шли на спад. Глас сказал ему: «Взойди сюда, и покажу
тебе, чему надлежит быть после сего». Отк. 4:1. Другими словами, события, которые ему вот-вот покажут,
должны были совершиться в будущем относительно времени получения видения. Теперь, давайте обратим
внимание на то, что он видел:

«И тотчас я был в духе», - говорит Иоанн, - «и вот, престол стоял на небе, и на престоле был Сидящий…И
видел я в деснице у Сидящего на престоле книгу, написанную внутри и отвне, запечатанную семью
печатями...И никто не мог, ни на небе, ни на земле, ни под землею, раскрыть сию книгу, ни посмотреть в нее. И
я много плакал…И один из старцев сказал мне: не плачь; вот, лев от колена Иудина, корень Давидов, победил, [и
может] раскрыть сию книгу и снять семь печатей ее». Отк. 4:2, 5:1, 3-5.

Отметьте, что эти символические события должны были воплотиться какое-то время после, а не до видения
Иоанна. Более того, в каком месте Писание когда-либо символизировало церковь всадником на коне? И если
конь символизирует церковь, тогда кого же символизирует всадник?

Очевидно, что в этом видении Иоанн смотрел в будущее на начало некоего важного события, которое
должно было произойти после времени его [30] видения, а не в прошлое, когда зародилась церковь. Более того,
оно должно было произойти на небесах, а не на земле. Поскольку тысячи тысяч окружили трон, на котором
восседал Великий Судья, держа книгу, запечатанную семью печатями, то это событие больше напоминает
начало Суда из Даниила 7:9-10, чем начало проповеди Евангелия.

Относительно книги запечатанной семью печатями, Дух Истины говорит: «Вожди Израиля сделали свой
выбор. Их решение было записано в книге, которую Иоанн видел в руках Того, Кто восседал на престоле, и
которую никто из людей не мог открыть. Во всей своей беспощадности это решение предстанет перед ними в
тот великий день, когда книга будет распечатана Львом из колена Иудина». – Наглядные уроки Христа, с. 294.

В этой связи каждая составляющая всего символизма соединяется как со священной, так и светской
историей, а также самой Вестью Третьего Ангела, таким образом придавая “силу” последней.

ЧТО ТАКОЕ ПЕЧАТЬ?

Вопрос №21:

Что представляет собой Божья печать на челах 144’000 (Отк. 7:3)? Это печать Субботы или чего-либо
друго? [31]

Ответ:

«Запечатлены обетованным Святым Духом» во Христе, после того как «услышали слово истины» (Еф. 1:13;
4:30), эти святые, следовательно, были запечатлены Истиной для нынешнего времени – истиной, проповеданной
в их дни.

«Печать живого Бога», - Истина, которой запечатлены 144’000 (Отк. 7:2), – это особая печать, так же как и
«знак» Иезекииля 9. (Смотрите Свидетельства для проповедников, с. 445; Свидетельства, т. 3, с. 267;
Свидетельства, т. 5, с. 211). Она требует воздыханий и плача о мерзостях, оскверняющих человека, Субботу и
дом Божий, особенно против продажи литературы и сбора денег на Субботних богослужениях. Поскольку у
святых на челах присутствует эта печать или знак, ангелы пройдут мимо них и не умертвят. Это равноценно
крови на косяках дверей в ночь Пасхи в Египте. Ангел должен поставить знак на челах всех, кто воздыхая о
своих собственных грехах и о грехах дома Божьего, показывают верность Истине. Затем ангелы губители
умертвят как молодых, так и старых, которые не получили печать. (См. Свидетельства, т. 5, с. 505).

Таким образом, первая печать дает возможность получившему ее воскреснуть из мертвых во время
воскресения [32] праведных, а последняя печать дает возможность скорбящим и воздыхающим избежать смерти
и вечно жить для Бога.



ПРОИСХОДИТ ЛИ ЗАПЕЧАТЛЕНИЕ УЖЕ СЕЙЧАС?
КТО БУДЕТ ЗАПЕЧАТЛЕН?

ЕСЛИ ЛИ ТЕ, КТО УЖЕ ПЕРЕСТАЛ ГРЕШИТЬ?

Вопрос №22:

Если весть о запечатлении 144’000 проповедуется церкви уже с 1929 года, значит ли что это число уже
частично или полностью запечатлено? Учитывая также, что печать могут получить только безгрешные и
если некоторые уже запечатлены, значит ли, что они больше не грешат?

Ответ:

Если запечатление не происходит уже сейчас, то запечатляющая весть, которую мы распространяли с 1929
года, была бы настоящей истиной не более, чем провозглашение Суда над мертвыми с 1844 по 1929 годы, если
бы мертвые не были судимы на протяжении того периода. Определенно, что весть о запечатлении и само
запечатление идут нога в ногу, подобно тому как иголка и челнок двигаются вместе, пока не образуется шов.

Господь повелевает ангелу с прибором писца: «на челах людей скорбящих, воздыхающих о всех мерзостях,
совершающихся среди него, сделай знак» - в церкви – для того, чтобы когда ангелы с губительным орудием в
руках начнут умерщвлять, они могли пройти мимо тех, [33] кто имеет этот знак. Таким образом, воздыхание и
скорбь с 1929 года о мерзостях в церкви является самым главным доказательством того, что мы живем в период
запечатления.

А поскольку преобразование никогда не происходит без откровения какой-либо новой истины, то эта
«заключительная работа для церкви» должна сопровождаться вестью (Свидетельства, т. 3, с. 266) и
провозглашаться всем. И тот, кто не начнет работу преобразования в тот самый момент когда он убеждается в
Истине, не начнет ее и после. Поэтому, в то время как запечатляющая весть прокладывает себе путь в церкви,
лишь те, кто пробудятся и преобразуются (скорбят) и стараются делиться с другими светом (воздыхают),
сияющим на них, получат печать. Затем они будут считаться безгрешными благодаря совершенству Христа,
переданному им до тех пор пока они не получат «новое сердце», обещанное в Иезекииля 36:26, после чего они
навеки будут безгрешными – никогда не будут нуждаться в покаянии.

«Когда Я скажу беззаконнику», - говорит Господь, - "смертью умрешь!", а ты не будешь вразумлять его и
говорить, чтобы остеречь беззаконника от беззаконного пути его, чтобы он жив был, то беззаконник тот умрет в
беззаконии своем, и Я взыщу кровь его от рук твоих». Иез. 3:18.

Если человек не может оставить свои грехи сейчас, то не сделает этого и позже. И поскольку он не может
[34] обмануть Бога, то остается без печати, хотя может считать себя последователем Истины. Однако, истинный
христианин никогда не кичится, что достиг совершенства, ведь он нацелен подниматься выше и выше по узкому
пути. И подходя все ближе и ближе к Тому, в Котором совершенство начинается и заканчивается, он восклицает
вместе с пророком: «горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с
нечистыми устами, - и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа». Ис. 6:5.

Итак, правда в том, что еще никто не достиг того совершенства, которого он достигнет в своем будущем
состоянии, но истинный последователь Христа уже достиг совершенства в своем нынешнем состоянии. Он
никогда ни на минуту и ни на дюйм не отстает от наивысшего уровня, которого можно достичь на тот момент.
Он также постепенно совершенен как и початок кукурузы со дня его прорастания и до жатвы.

Если такой человек и согрешает, то неосознанно или неумышленно. «Итак, кто разумеет делать добро и не
делает, тому грех». Иак. 4:17. Он будет судим «за ту вину, что он знал». 1Цар. 3:13. Следовательно, если человек
не упускает ни единой возможности познавать Истину и старательно исполняет все ее требования, это
засчитывается ему в праведность (Рим. 4:3) – как если бы он жил без греха. [35]

РАЗВЕ ЖАТВА И КОНЕЦ МИРА НЕ ОДНО И ТОЖЕ?

Вопрос №23:

Как ваше учение об отделении плевел от пшеницы в церкви можно согласовать с утверждением,
которое гласит: «Плевелы и пшеница должны расти вместе вплоть до жатвы, жатва же будет означать
конец времени испытания…Когда дело Евангелия в нашем мире завершится, тотчас же последует
незамедлительное отделение праведных от нечестивых, и судьба как тех, так и других будет утверждена
навеки»? – Наглядные уроки Христа, с. 72, 123.

Ответ:



Да, согласно этому утверждению, «жатва» является концом испытательного срока, происходящего во время,
а не после, завершения времени испытания. И тот факт, что Следственный Суд рассматривает дела по
окончании жизни человека во время испытательного срока - еще одно доказательство того, что «жатва» является
последней фазой испытательного времени. Это соответствует утверждению Иеремии: «Прошла жатва,
кончилось лето, а мы не спасены». Иер. 8:20. Оно показывает, что жатва является периодом, имеющим начало и
конец, на протяжении которого люди могут быть спасены. И Ранние Произведения, с. 118 показывает, что
именно Третий Ангел совершает жатву, а Матфея 13:30 показывает, что ангелы отделяют плевелы от пшеницы
«во время жатвы». [36]

Поэтому повеление Христа «оставьте расти вместе то и другое до жатвы» указывает на наше время -
«последнее время» - период, в который совершиться жатва и «плевелы» будут отделены от «пшеницы».

Таким образом, с практической точки зрения, «жатва» действительно является «концом мира» - концом
нечестивых.

По-другому понять утверждение из книги Наглядные уроки Христа можно лишь не осознавая, что мир уже
сейчас находится в самом «конце времени». Не понимая, что на самом деле значит конец времени, человек,
таким образом, не способен правильно связать темы связанные с жатвой.

Библия учит, что Господь «со светильником осмотрит Иерусалим (церковь) и накажет тех, которые сидят на
дрожжах своих и говорят в сердце своем: "не делает Господь ни добра, ни зла"» (Соф. 1:12); то есть, Он накажет
тех, которые своими действиями говорят: «Господу все равно, что мы делаем», когда в торжественно
предостерегающей истине Бог провозглашает: «Я осмотрю Иерусалим», - не небрежно и не в темноте, а
внимательно со светильником.

«Ибо вот, Я повелю и рассыплю дом Израилев по всем народам, как рассыпают зерна в решете, и ни одно не
падает на землю. От меча умрут все грешники из народа Моего, которые говорят: "не постигнет нас и не придет
к нам это бедствие!" Амос 9:9, 10. [37]

«А посреди земли, между народами, будет то же, что бывает при обивании маслин, при обирании
[винограда], когда кончена уборка. Они возвысят голос свой, восторжествуют в величии Господа». Ис. 24:13, 14.

Эти места из Писания показывают, что после того, как церковь будет просеяна Господом после Его
посещения, ее оставшиеся верные члены «восторжествуют в величии Господа». Просеивание сделает церковь
такой, какой она должна быть.

«И кто выдержит день пришествия Его, и кто устоит, когда Он явится? Ибо Он - как огонь расплавляющий и
как щелок очищающий». Мал. 3:2.

«Во время великого просеивания, которое вскоре произойдет, мы сможем лучше измерить силу и
численность Израиля. Знамения показывают, что близко то время, когда Господь продемонстрирует, что лопата
Его в руке Его, и Он тщательно очистит гумно Свое.» - Свидетельства, т. 5, с. 80.

Таким образом, как Писание, так и Дух Пророчества провозглашают, что Он Сам очистит церковь, и когда
она, таким образом, будет очищена - «увидят народы правду [ее]», «и все цари - славу [ее]». Ис. 62:2.

КОГДА ОН ОТДЕЛИТ ПЛЕВЕЛЫ ОТ ПШЕНИЦЫ?

Вопрос №24:

Наглядные уроки Христа с. 123 говорит: «Когда дело Евангелия в нашем мире завершится, [38] тотчас
же последует незамедлительное отделение праведных от нечестивых». Разве отделение, упомянутое здесь,
происходит не во время второго пришествия?

Ответ:

Отделение, которое происходит во время второго пришествия Христа - это когда Он забирает святых с Собой
на небо (Ин. 14:3; 1Фес. 4:17) и оставляет нечестивых мертвыми здесь на земле (2Фес. 2:7, 8). В этом смысле
Его второе пришествие действительно производит физическое разделение. Но предварительное отделение,
происходящее до второго пришествия Христа, происходит во время Его невидимого пришествия, когда он
ставит «овец» по Свою правую сторону, а «козлов» по левую (Матф. 25:32, 33, 13:30; Отк. 18:4; Матф. 13:48).

«Я видела, как святые», - пишет сестра Уайт, - «покидали города и села и, объединяясь в группы,
обосновывались в самых уединенных местах. Ангелы снабжали их пищей и водой, в то время как нечестивые
мучились от голода и жажды. Затем мне было показано, как совещаются ведущие политики мира, а сатана и его



ангелы теснились вокруг них. Я увидела указ, копии которого были разосланы в разные концы земли; в указе
говорилось, что, если святые не откажутся от своей особенной веры, от субботы, и не станут соблюдать
первый день недели, то людям будет дана свобода, после определенного назначенного времени, предавать их
смерти. Но даже в этот час [39] испытания святые были собраны и спокойны, уповая на Бога и на Его
обетование о том, что им будет дана возможность спастись. Кое-где нечестивые устремились на святых, чтобы
убить их, еще до того, как указ вступил в силу, но ангелы в образе воинов защитили их. Сатана хотел было
уничтожить святых Всевышнего, но Иисус велел Своим ангелам бодрствовать над ними. Бог будет прославлен
заветом с соблюдавшими Его Закон перед лицом окружавших их язычников; и Иисус будет почтен
переселением на небо верных Ему людей, которые долго и терпеливо ожидали Его и которые преобразятся, не
вкусив смерти». - Ранние произведения, с. 282.

Тот факт, что в пророческом видении святые находились в группах сами по себе перед вторым пришествием
Христа, еще раз доказывает, что разделение между святыми и грешниками происходит до Его появления.
Однако, разделение, которое произойдет в результате второго пришествия Христа будет еще более
знаменательным.

Таким образом, хотя весть в Наглядных уроках Христа, с. 123, и относится к разделению (праведные
забираются на небо, а нечестивые остаются на земле) во время второго пришествия Христа, однако она совсем
не отменяет отделение «плевел» от «пшеницы» (Матф. 13:30), [40] или «овец» от «козлов» (Матф. 25:32).

Поскольку отличительная истина о Следственном Суде на небесах является доктринальным увеличительным
стеклом Адвентистов седьмого дня, давайте сейчас используем его, чтобы разобраться в теме отделения.

Та часть Следственного Суда над живыми, на которой определяется, чьи грехи будут вычеркнуты, и в
результате - кому будет дана вечная жизнь, происходит параллельно работе ангела с «прибором писца» на земле,
которому доверено поставить “знак” (печать) на каждого, воздыхающего и скорбящего о мерзостях в Иудее и
Израиле – церкви. А работа пяти других, которые следуют за ним, чтобы убивать всех, не имеющих «знака»
(печати), происходит параллельно удалению имен грешников из Книги Жизни. (См. Иезекииля 9;
Свидетельства для проповедников, с. 445; Свидетельства, т. 5, с. 211).

Таким образом, мы видим, что эта двойная пророческая работа отделения имен грешников от имен
праведников во святилище, и отделение грешников от праведников в церкви, является той же работой, что
описана в притчах: отделение плевел от пшеницы (Матф. 13:30); худой рыбы от хорошей (Матф. 13:48);
имеющих брачные одежды от не имеющих (Матф. 22:1-13); [41] тех, кто умножил свои таланты от тех, кто не
умножил (Матф. 25:20-30).

Поскольку все эти равноценные отделения происходят во время Следственного Суда, до бракосочетания,
коронования, принятия царства (Дан. 7:9, 10, 13, 14), то очевидно, что жатва и Суд – это аналогичные события и
происходят до окончания времени испытания, когда Господь внезапно придет в Свой храм, чтобы «очистить
сынов Левия» - Мал. 3:1-3. И подобно тому как после Суда над мертвыми следует Суд над живыми, так после
Суда над церковью следует Суд над миром. И «если же прежде с нас [начнется], то какой конец
непокоряющимся Евангелию Божию?» (1Петра 4:17) – когда Великий Судья воссядет на троне Своей славы,
когда все народы соберутся перед Ним, когда как пастырь Он разделит Своих овец (Матф. 25:31-46).

БУКВАЛЬНО ЛИ УБИЕНИЕ, ОПИСАННОЕ В ИЕЗЕКИИЛЯ ДЕВЯТОЙ ГЛАВЕ?

Вопрос №25:

Жезл пастуха учит, что убиение, описанное в Иезекииля 9 будет буквальным. Не может ли оно
произойти через так-называемые «стихийные бедствия» - землетрясения, голод, моры, семь последних
язв или что-либо подобное?

Ответ:

Пять посланников, уничтожающих нечестивых [42] в церкви – это не силы природы, а мужчины с
губительным орудием в руках. Это сверхъестественные существа, а не силы природы. Следовательно, они не
могут соответствующе представлять собой землетрясения, голод или нечто подобное.

Также они не могут быть семью ангелами с семью последними язвами, ведь этих ангелов по количеству
семь, а не пять. Более того, в руках у них не «губительное орудие», а сосуды. И кроме этого, язвы падают на
Вавилон (Отк. 18:4), а убиение из Иезекииля 9 происходит в Иудее и Израиле (Иез. 9:9).



Иезекииля 9, независимо от того буквальное оно или символическое, производит разделение в церкви (Иудее
и Израиле) между хорошим и худым, плевелами и пшеницей, подобно тому как язвы в конце действуют в
Вавилоне (Отк. 18:4). И поскольку язвы буквальные, то как убиение может быть менее буквальным?

Ангел с прибором писца должен поставить знак на челах всех воздыхающих и скорбящих о мерзостях, а
затем ангелы-губители уничтожат как молодых, так и старых (Иез. 9:4-6).

«Церковь — Божье святилище — первой должна» испытать «на себе удары гнева Божьего. Старейшины,
которым Бог даровал великий свет и которые стояли на страже духовных интересов народа, предали доверенное
им дело. [43] Они считали, что нет необходимости ожидать чудес и явного проявления Божьей силы, как в
былые дни. Сейчас, дескать, другое время. Эти слова укрепили их в неверии, и они стали говорить: не делает
Господь ни добра, ни зла. Он слишком милосерд, чтобы излить суды на Свой народ. Таким образом слова «Мир
и безопасность» становятся девизом людей, которые никогда больше не возвысят голос, подобно трубе, чтобы
указать народу Божьему на беззакония его, и дому Иакова — на грехи их. Эти немые псы, не могущие лаять,
почувствуют на себе справедливое возмездие оскорбленного Бога. Мужчины, женщины и малые дети — все
погибнут вместе» - Свидетельства для церкви, т. 5, с. 211.

Как и в Великой борьбе, с. 656, здесь можно провести лишь косвенную параллель между убиением из
Иезекииля 9 и язвами, потому что общий конец (смерть) постигнет как нечестивых в Лаодикийской церкви, так
и нечестивых в церквях Вавилона. И лишь говорящие: «нет необходимости ожидать чудес и явного проявления
Божьей силы, как в былые дни», считают убиение не буквальным.

КЕМ ЯВЛЯЕТСЯ ЖЕНА И ЕЕ ОСТАТОК?

Вопрос №26:

Что значит Откровение 12:13-17? [44]

Ответ:

«Когда же дракон увидел, что низвержен на землю, начал преследовать жену, которая родила младенца
мужеского пола. И даны были жене два крыла большого орла, чтобы она летела в пустыню в свое место от лица
змия и там питалась в продолжение времени, времен и полвремени. И пустил змий из пасти своей вслед жены
воду как реку, дабы увлечь ее рекою. Но земля помогла жене, и разверзла земля уста свои, и поглотила реку,
которую пустил дракон из пасти своей. И рассвирепел дракон на жену, и пошел, чтобы вступить в брань с
прочими от семени ее, сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа». Отк.
12:13-17.

Практически все христиане соглашаются с тем, что единственным приемлемым толкование «жены»
упомянутой здесь будет в значении церкви. И тот факт, что она родила младенца мужеского пола, Христа,
показывает, что она символизирует церковь, как минимум в христианской эре.

Когда дракон преследовал ее через заблуждаемых иудейских священников, которые отвергли Христа как
Мессию, «в те дни произошло великое гонение на церковь в Иерусалиме; и все, кроме апостолов, рассеялись по
[45] разным местам Иудеи и Самарии. Стефана же погребли мужи благоговейные, и сделали великий плач по
нем. А Савл терзал церковь, входя в домы и влача мужчин и женщин, отдавал в темницу. Между тем
рассеявшиеся ходили и благовествовали слово». Деян. 8:1-4.

Поэтому ей были даны крылья большого орла – ее средство передвижения в пустыню. И поскольку пустыня
противоположна винограднику («дом Израилев, и мужи Иуды - любимое насаждение Его» - Ис. 5:7), то
очевидно обозначает языческие народы. Следовательно, во исполнение этого пророчества, апостолам были
даны крылья, и поручено незамедлительно идти проповедовать всем народам.

«Тогда Павел и Варнава с дерзновением сказали: вам первым надлежало быть проповедану слову Божию, но
как вы отвергаете его и сами себя делаете недостойными вечной жизни, то вот, мы обращаемся к язычникам.
Ибо так заповедал нам Господь: Я положил Тебя во свет язычникам, чтобы Ты был во спасение до края земли.
Язычники, слыша это, радовались и прославляли слово Господне, и уверовали все, которые были предуставлены
к вечной жизни. И слово Господне распространялось по всей стране». Деян. 13:46-49. [46]

Видя это, змей стремился уничтожить полезную работу жены среди язычников: «и пустил змий из пасти
своей вслед жены воду как реку, дабы увлечь ее рекою». Отк. 12:15.

Любой увидит, что эта «река» может символизировать только то, что в церковь внезапно внедрились
необращенные язычники, которых, как во времена Константина, так и годы после него, массово принуждали



принимать крещение. В притчах Христа описана аналогичная «река», но под другим названием – «плевелы». И
тот очевидный факт, что они все еще находятся в церкви, приводит к болезненному осознанию, что земля еще
не поглотила эту реку.

«Река» и «плевелы» являются равнозначными символами. Значит поглощение реки является тем же, что и
сжигание плевел, как следует понимать из притчи о жатве (Матф. 13:30).

Кроме того, Иоанн Богослов подчеркивает, что лишь после поглощения реки землей, - после того как
необращенные будут «убиты» и похоронены, а церковь таким образом очищена, - дракон начнет свою яростную
борьбу против прочих семени жены. Следовательно, время жатвы в церкви, - время поглощения реки землей, -
наступит до того, как дракон начнет войну против остатка. [47]

Собранные «плоды» являются результатом жатвы. Когда соберется 144’000 первых плодов (Отк. 14:4), а
плевелы (река) будут уничтожены (поглощена) из их среды, тогда 144’000 будут взяты на гору Сион, где они
составят материнскую церковь (жену, с венцом из двенадцати звезд) под покровительством Агнца - Того, что с
ними. Находясь под такой охраной, она будет защищена от атак дракона. Поэтому он будет воевать только
против “прочих от семени ее”, которые еще должны быть собраны – вторые плоды все еще рассеянные по миру,
далеко от горы Сион. Этот кульминационный момент всех веков был ясно предречен как Исайей, так и Михеем:

«И будет в последние дни», - провозглашает Михей, - «гора дома Господня поставлена будет во главу гор и
возвысится над холмами, и потекут к ней народы. И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на
гору Господню и в дом Бога Иаковлева, и Он научит нас путям Своим, и будем ходить по стезям Его, ибо от
Сиона выйдет закон и слово Господне - из Иерусалима». Мих. 4:1, 2. (См. также Исайи 2).

Из этих мест Писания четко видно, что гора Сион становится штаб-квартирой последнего евангельского
служения на земле, после того как 144’000 прибудут туда и во время [48] борьбы дракона против остатка, «ибо
от Сиона выйдет закон и слово Господне - из Иерусалима»: больше не из Генеральной Конференции, и не из
Центра Горы Кармил.

Тогда многие народы скажут: «Придите, и взойдем на гору Господню и в дом Бога Иаковлева, и Он научит
нас путям Своим, и будем ходить по стезям Его». Мих. 4:2.

КТО ОПРЕДЕЛЯЛ ПЛАНЕТЫ, УВИДЕННЫЕ В ВИДЕНИИ?

Вопрос №27:

В своей истории Адвентистского Движения пресвитер Лафборо рассказывает: «В ноябре 1846 года
состоялась конференция в Топшеме, Мейн, на которой присутствовал старейшина Бейтс. На том
собрании госпожа Уайт…получила видение, благодаря которому пресвитер Бейтс полностью убедился в
его божественном происхождении…Госпожа Уайт в процессе видения начала говорить о звездах, давая
яркое описание розовых поясов, которые она видела на поверхность какой-то планеты, и дополнила: “я
вижу четыре луны”. “О”, - сказал пресвитер Бейтс, - “она видит Юпитер!»” И затем, сделав движения,
как будто передвигаясь в космосе, она начала описывать пояса и кольца в своей постоянно
изменяющейся красоте и сказала: “я вижу семь лун”. Пресвитер Бейтс воскликнул: “Она описывает
Сатурн”. Далее она сказала: “Я вижу шесть лун” и внезапно начала описывать “открывающиеся небеса”
в своей славе…» - Великое движение второго пришествия, сc. 257, 258.

Более мощные современные телескопы и звездные фотографии позволили астрономам увидеть, что у
Юпитера девять лун, а [49] у Сатурна десять. Дополнительные пять лунЮпитера были открыты между
1892 и 1914 г. Восьмая луна Сатурна была открыта в 1848, девятая в 1899, а десятая в 1905 гг. А со
времени ее видения было открыто, что Уран имеет четыре, а не шесть лун.

Во свете этих астрономических фактов, как вы можете утверждать, что труды Елены Уайт
вдохновлены?

Ответ:

Книга Великое движение второго пришествия, сс. 257, 258 не говорит, что сестра Уайт называла планеты,
но повторяет лишь то, что предположительно было сказано присутствующими во время ее видения планет.
Кроме того, она даже не намекает на то, что сестра Уайт подтвердила конкретные обозначения, которые
пресвитер Бейтс (во свете астрономических знаний того времени) дал планетам, увиденным ею. Однако, для
него было вполне естественно определить их таким образом, ведь его версия хорошо соответствовала
астрономическим знаниям того времени. Поэтому, лишь потому что он, в порыве горячего восторга, а не



согласно Божественному откровению, взялся за определение и обозначение того, чего Бог не определял и не
обозначал, не дает даже и намека на беспристрастность обвинений, предъявленных против нее.

Очевидно, что она ничего не знала о названиях этих планет; пресвитер Бейтс знал еще меньше, а сегодня мы
знаем очень мало, если вообще [50]. Если Бог Сам посчитает нужным сообщить нам их названия, его
определения будут правильными - это мы знаем точно.

КАЖДОЕ ЛИ СЛОВО К МАЛОМУ СТАДУ ДОСТОВЕРНО?

Вопрос №28:

Жезл пастуха, т. 2, с. 151, цитирует из брошюры Слово к малому стаду, относительно числа двурогого
зверя. Однако, поскольку эта брошюра написана частично пресвитером Джеймсом Уайт и частично
сестрой Уайт, мы хотели бы узнать, кто из них написал упомянутое утверждение. Ведь если оно исходит
от пресвитера Уайт, то мы не понимаем, как оно может считаться авторитетом, которым наделяет его
Жезл.

Ответ:

Хотя рассматриваемая цитата была написана пресвитером Уайт, сам факт того, что Слово к малому стаду
было написано совместно с его женой, показывает, что она считала его статьи в этой брошюре не менее
авторитетными, чем свои собственные. А иначе она бы никогда не допустила публикацию его статей вместе со
своими. Более того, какую бы истину он или кто-либо из пионеров тех дней не принимал, она первично
исходила от нее. Другими словами, через написанное им в Слове для малого стада, он лишь еще раз передал то,
что ранее было открыто через сестру Уайт. Правдивость этого можно легко увидеть из того факта, что ее
утверждение относительно числа зверя, с. 19, полностью подтверждает его утверждение на с. 9 - ту часть,
которую [51] цитирует Посох. Поэтому, принятие взгляда одного человека на эту тему – это принятие взгляда и
другого.

ПРОИЗОШЛО ЛИ СМЕШЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА И ЖИВОТНОГО?

Вопрос №29:

«Со времен потопа», - говорит госпожа Уайт, - «происходило смешение человека и животного, как это
можно увидеть в практически бесконечном количестве видов животных и в определенных человеческих
расах». – Духовные дары, т. 3, с. 75 (1864). Как такое может быть?

Ответ:

Сам факт того, что интерпретация слов сестры Уайт касательно смешения приводит к биологическому
абсурду, который могут поддержать лишь самые невежественные и неразумные люди, является лучшим
доказательством того, что ее слова сильно искажены. Что бы не пытались доказать на основании
грамматического значения фразы: «смешение человека и животного», - во свете того, что она пишет в других
местах на эту тему, а также пользуясь здравым рассудком и ее широким пониманием Библии, наряду с ее
первоначальной неопытностью в словах, - факт остается очевидным, что она пытается показать два вида
смешения – одно среди различных человеческих рас, а другое среди разных родов и видов животных: как
например, евреев с хананеями, и осла с лошадью, в результате чего [52] образовалась смешанная раса в одном
примере, и смешанные виды в другом. Она сама объясняет: «Все виды животных, созданные Богом,
сохранились в ковчеге. Смешанные виды, которых Бог не создавал, появившиеся в результате смешения, были
уничтожены потопом». – Духовные дары, т. 3, с. 75.

ПОЧЕМУ ПРОГРЕСС ТАКОЙ МЕДЛЕННЫЙ?

Вопрос №30:

В виду того, что работа настолько велика, а время коротко, почему запечатляющая весть не
продвигается быстрее?

Ответ:

Если бы во времена Моисея из Египта не вышло разноплеменное множество людей, то Движение Исхода
могло бы войти в обетованную землю уже через несколько недель. Но из-за того, что в тяжелом испытании того
Движения были те, кто имел дух, отличный от Халева и Иисуса Навина, то Движение отстало от плана на сорок
лет!



И хотя работа Иисуса при Его первом пришествии была не такой объемной, как наша сейчас, она была
намного важнее и короче, чем наша. С виду казалось, что она не имела никакого успеха, если взять во внимание,
что все отвернулись от Него на суде, а Петр, - самый ревностный [53] из апостолов, - даже поклялся, что не
является учеником Христа. Но, вопреки всем внешним признакам поражения, вися на кресте, Иисус
провозгласил, что его работа завершена.

Кроме того, после Своего воскресения Он продолжил путь ввысь, оставив лишь несколько наполовину
обращенных последователей для продолжения Своего труда. Такими были результаты неутомимого труда
Иоанна Крестителя и Иисуса. Таким образом, из всего множества крещенных Иоанном и Иисусом, в день
Пятидесятницы оказалось всего сто двадцать единодушных учеников, которые получили излияние Божьего
Духа.

Безусловно, на тот момент их труд казался не только маленьким и незначительным, но также
невыполнимым. Тем не менее, в распятии Христа, - казалось бы Его полном поражении, - сомневающиеся среди
толпы увидели предлог и отделилась от верных. А когда оставшиеся из Его последователей перестали доверять
сами себе, отреклись от своего «я», и искренне стали искать Господа в то время, когда у них уже не оставалось
ни малейшей надежды на продолжение работы, они дали Господу возможность проявить Свою великую силу и
продвигать Свое дело с такой скоростью, что от одной проповеди обратилось три тысячи душ в один день.
Затем Господь ежедневно прилагал “спасаемых к Церкви” - тех, кто был [54] полностью обращен. Так, как
только у Господа появилась группа людей, которым Он мог доверять и которых он мог использовать, дело
Евангелия начало быстро двигаться вперед.

Так и в 1888 году, сразу же после Миннеапольской Конференции, Адвентистское Движение начало бы
Громкий Клич ангела, но из-за неверия многих в Свидетельства Духа Божьего, «клич» был заглушен на
последующие сорок лет, а Движение пошло назад, “в сторону Египта”. – Свидетельства, т. 5, с. 217.

В 1930 году Бог снова проговорил к Своему народу, как Он говорил к Израилю во дни Иисуса Навина, но
сейчас, как и тогда, среди нас находятся десять соглядатаев: Кореи, Дафаны, Авироны; и Аханы – все те,
которые любят доносить удручающие вести, стремятся к должности, жаждут Сеннаарскую одежду, серебро и
слиток золота. И в результате мы тоже не можем двигаться дальше. И так будет продолжаться до тех пор, пока
Господь не проявит Свою силу и не заберет из нашей среды притворяющихся - до тех пор, пока Он не
освободит нас от греха и грешников, как во времена Корея и во времена Ахана, и не скажет нам, как Он сказал
Иисусу Навину: «Итак встань, перейди через Иордан сей, ты и весь народ сей, в землю, которую Я даю им,
сынам Израилевым». ИсНав. 1:2.

Хотя временами мы сильно разочаровываемся, видя среди нас неверное, [55] сомневающееся,
выискивающее недостатки, самовозвышающее множество, включая тех, кто отвернулся от Господа; и тех,
которые во время испытания за свою веру даже клянутся, что не являются последователями Жезла пастуха;
вместе с теми, которые казалось бы верят и заявляют, что твердо стоят за весть, но в то же время бросают камни
в нас и нашу работу; и хотя мы естественно не благодарны за это, но совсем не разочаровываемся, а скорее рады
тому, что в одиночку отстаиваем истину и праведность, в то время как большинство оставляют нас.

Мы можем лишь смиренно воскликнуть: “О, Господи, помоги нам быть верными тебе, даже если весь мир
оставит Тебя, и даже если придется умереть подобно апостолам. Помоги нам быть как Даниил, Сидрах, Мисах и
Авдинаго – верными даже ценой жизни, чтобы у Тебя была возможность спасти нас, если понадобиться, от
львиного рва, из горящей печи, таким образом, открывая Себя всему миру через нашу верность. Даруй нам
рвение Ноя в строительстве современного ковчега, в то время как многие так-называемые братья по вести
подвергают сомнению и критикуют нашу работу и позицию (Свидетельства, т. 5, с. 690), а также тормозят
продвижение этой работы; тогда как другие обвиняют нас в том, что мы слишком много берем на себя. [56]

Помоги нам никогда не говорить: «Не скоро придет господин мой», или «не можем мы идти против народа
сего, ибо он сильнее нас» или «земля, которую проходили мы для осмотра, есть земля, поедающая живущих на
ней, и весь народ, который видели мы среди ее, люди великорослые; там видели мы и исполинов, сынов
Енаковых, от исполинского рода; и мы были в глазах наших [пред ними], как саранча, такими же были мы и в
глазах их». Числа 13:31-33. Не дай нам стать такими глупыми и отчаявшимися.”

ЗАЧЕМ АГИТИРОВАТЬ ТАМ, ГДЕ ВАМ НЕ РАДЫ?

Вопрос №31:

Если Давидийцы считают, что имеют какую-то весть, то почему не могут успокоится, идти своим
путем и позволить другим идти своим? Зачем агитировать эту весть в нашей церкви?



Ответ:

Проследив историю церкви сквозь века, мы видим, что если бы у всех была такая же позиция, что и у
спрашивающего, то углубляющаяся Истина никогда не достигла бы церкви ни в какой период. Если бы Божьи
посланники в разные времена не агитировали бы свою весть в своих церквах, то каким образом различные
реформаторские вести достигли бы Его народа? Разве Он не заинтересован в них больше, чем в язычниках?
Иоанн Креститель, Иисус и апостолы пожертвовали [57] своими жизнями ради того, чтобы донести вести своей
собственной церкви. Тогда почему Давидийцы не должны поступать так же?

«Этих мужей [Уиклифа, Гуса, Лютера, Тиндаля, Бакстера, Уэсли] преследовали с неумолимой жестокостью,
и все же они не переставали провозглашать истину. Различные периоды в истории Церкви ознаменовались
проповедью особой истины, отвечающей нуждам народа Божьего именно в то время. И каждая новая истина
прокладывала себе путь через ненависть и сопротивление, а те, кто распространял ее свет, подвергались
испытаниям и гонениям. В самый отчаянный момент Господь посылает народу Своему особую истину. Кто же
осмелится не проповедовать ее? Он повелевает Своим слугам дать миру последнее милостивое приглашение. И
они не могут молчать, разве только с опасностью погубить свою душу.» - Великая борьба, с. 609.

Следовательно, мы не можем отказаться от провозглашения особой Давидийской истины нынешней церкви.

РАБОТАТЬ ВНУТРИ ИЛИ ИЗВНЕ?

Вопрос №32:

С одной стороны ваша литература учит своих последователей не оставлять ряды материнской
церкви, в то время как с другой стороны она является нескончаемым источником проблем в церкви.
Как вы согласуете ваши принципы с вашим примером? Почему бы не посвятить свое время
евангелизационной работе, приводя заблудшие души к познанию Истины, и не оставить церковь в покое?
[58]

Ответ:

Несомненно, мы согласны, что сейчас время не разделяться, а сплочаться. И весть, которую мы доносим
церкви, не только не содержит доктрины или учения, которые могут оправдать оставление ее рядов, чтобы стать
независимым культом, но и полностью запрещает нам это делать. По этим причинам мы с самого начала на
отрез отказывались, даже перед лицом жестокого отношения, оставить материнскую церковь.

Поэтому, на наш взгляд, существующее разногласие и раскол – это ответственность руководящих братьев
Деноминации, а не наша: мы лишь исполняем срочное указание и пример Господа никогда не жертвовать
Истиной. И они сами признают, что мы должны подчиняться Богу, а не людям. Следовательно, из-за отвержения
вести для этого часа на них лежит тяжкая вина повторения трагического безумия иудеев времен Христа - из-за
того, что «сами не входят» в возрастающую Истину, хотящих войти не допускают, и выгоняют тех, которые ее
принимают.

Поэтому посвящать время благовествованию миру, тем самым пренебрегая церковью, было бы
преступлением - верхом предательства по отношению как к Богу, так и к Его народу. Сначала церковь должна
быть спасена от ее [59] лаодикийского состояния, в котором она «несчастна, и жалка, и нища, и слепа, и нага».
Она, а не мир, вот-вот будет извержена из уст. «[Д]ля Бога она дороже всего на земле». – Свидетельства для
проповедников, с. 15.

Но в своем нынешнем плачевном состоянии слепоты и нищеты, как представлено Истинным Свидетелем
(Отк. 3:14-18), она совершенно негодна для задания, порученного ей, и должна быть спасена от печального
обмана, прежде чем она сможет стать убежищем и иметь спасательное влияние на тех, кто вступит в ее ряды.
Если Бог оставит ее в лаодикийском состоянии, в котором она сейчас томится, то не не только она погибнет, но,
в результате, и весь мир вместе с ней. Поэтому Он должен либо пробудить ее, либо призвать кого-то другого для
завершения работы.

Однако, задумайтесь, какой нескончаемой радостью было бы для Него подготовить ее и использовать для
Своей славы, вместо того, чтобы оставить! Так что, перед тем как призвать кого-либо другого, Он пытается
спасти ее, и Он спасет ее, как и обещает:

«Сатана будет творить свои чудеса, чтобы прельстить многих; он будет превозносить свою власть как
верховную. Может показаться, что Церковь вот-вот падет, но этого не случится. Она уцелеет, хотя на Сионе
грешники будут просеяны и мякина отделена [60] от доброго зерна. Это страшное испытание, но его надо будет



пройти. Только лишь победившие Кровью Агнца и словом своего свидетельства будут найдены верными и
истинными, без пятна и порока, без лукавства в устах…

Остаток народа, очистивший свои души послушанием истине, укрепится в процессе испытания, являя
красоту святости среди окружающего его отступничества.» - Избранные вести, т. 2, с. 380.

«Вопрос, вокруг которого так скоро разгорятся страсти, устранит не призванных Богом людей, и у Него
останется только чистый, истинный, освященный народ, приготовленный к последнему дождю...» - Избранные
вести, т. 3, с. 385.

Если бы Господь, - Который Сам будучи на земле, тратил все свое время исключительно в попытках спасти
Свою заблудшую церковь в то время, - послал бы нас в мир, вместо Своей заблудшей церкви, то Он не только
приводил бы невинных на погибель вместе с виновными, но также полностью изменил бы своей практике и
поступил вразрез со Своими собственными указаниями для апостолов, чтобы они проповедовали истину для
настоящего времени сначала церкви (Матф. 10:5, 6).

Поэтому, по своей милости и согласно Своему вечному регламенту, Он замыслил, чтобы «В то время как
происходит следственный суд на небесах, когда грехи кающихся грешников удаляются из святилища, среди
народа Божьего на земле должна произойти особая [61] работа очищения и оставления греха». Это ее особая
работа. «Тогда Церковь, которую наш Господь возьмет с Собой в день Своего пришествия, будет славною
Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного» - Великая борьба, с. 425.

«Господь в данное время не работает, чтобы привести многие души к истине», - далее говорит Дух Истины, -
«как из-за членов церкви, которые никогда не были обращены, так и из-за тех, кто, некогда обратившись,
отступил от веры. Какое влияние будут оказывать эти непосвященные члены на новообращенных? Разве они не
сводят на нет Богом данную весть, которую должен нести Его народ?» - Свидетельства, т. 6, с. 370.

Но когда отступившие от веры и необращенные (плевелы) заберутся, «тогда она будет “блистающая, как
заря, прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами”» - Великая борьба, с. 425.

Да, искренним язычникам нужно благовествовать, и так оно и будет, но прежде всего нужно искать
«погибших овец дома Израилева» (Матф. 10:6). Следовательно, насколько же благодарными и готовыми к
сотрудничеству они должны быть и будут, когда узнают, что вместо того, чтобы быть богатыми, разбогатевшими
и ни в чем не имеющими нужды, они «несчастны, и жалки, и нищи, [62] и слепы, и наги» - т.е. нуждаются во
всем; и что Господь ждет, когда они поймут это, чтобы Он мог сделать их теми, кем они должны быть.

По этим причинам Бог сейчас велит трудиться внутри Лаодикийской общины, а не вне ее. А он говорит то,
что имеет в виду, и мы не смеем не подчиняться, несмотря на то, что люди могут говорить или делать.

ДО СИХ ПОР ЛИ ЖЕЗЛ УЧИТ «ТО ЖЕ» САМОЕ?

Вопрос №33:

В началеЖезл пастуха соглашался с Духом Пророчества, что «прочие от семени ее – это 144’000,
против которых воюет дракон» –Жезл пастуха, т. 2, с. 265. Сегодня, десять лет спустя, он учит, что
«прочие от семени ее» в этом примере – это те, кто все еще находится в мире, когда Вавилон сидит на
звере (Отк. 17)» - Символический код, июль-декабрь, 1941, с. 9. Когда он был прав - тогда или сейчас?

Ответ:

Так как невозможно отрицать, что 144’000 (первые плоды) - это члены церкви, то невозможно отрицать и то,
что они являются ее семенем. И поскольку они остаются в живых после уничтожения неверных из их среды,
значит, они – «остаток» - те, кто остались. Согласно этой же логике, поскольку жена из Откровения 12 является
символом церкви до конца времени, то невозможно отрицать и то, что вторые плоды ее семени, - которые [63]
остаются в живых после уничтожения нечестивых по всему миру, - тоже являются «остатком».

Следовательно, оба утверждения правильные. Единственная разница в том, что когда одно из них было
написано во втором томе, у Жезла еще не было дополнительного света, который позже вдохновил на написание
другого в Коде, и которое показывает, что как 144’000, так и великое множество являются остатками. Первые
являются остатком, потому что избегают Господнего поражения неверных в церкви (Ис. 66:19), а последние -
потому что не призываются из Вавилона до тех пор, пока предыдущие не войдут в землю Израиля (Ис. 66:20); а
также, потому что остаются в живых после гибели нечестивых, из среды которых они были призваны.



ВЕЧЕР – ЭТО КОНЕЦ ИЛИ НАЧАЛО ДНЯ?

Вопрос №34:

Памфлет №10: Знамение Ионы, издательство 1942 г., говорит, что вечер - это конец, а не начало
двадцати-четырех часового дня. Но Бытие 1:5 говорит, что вечер и утро были первым днем. Разве этот
стих не ставит вечер в первую половину дня?

Ответ:

Да, согласно Бытие 1:5 вечер действительно является первой половиной дня. Например, вечер пятницы – это
[64] первая половина субботы, а вечер субботы – это первая половина воскресенья. Этот Библейский факт был
признан Божьим народом с самого начала. Но с ранних Библейских времен и до сегодняшнего дня слово
«вечером» использовалось для обозначения второй половины дня – после полудня (Исх. 12:6; 16:13; Мк. 14:12,
13, 15, 17; Ин. 20:19). Следовательно, хотя это определение и находится в широком использовании - оно ни коем
случае не изменяет тот факт, что ночь, которая идет вслед за «вечером» и предшествует дню, должна считаться
первой половиной двадцати-четырех часового цикла, ибо «был вечер, и было утро: день шестой». Быт. 1:31.
Именно в свете этого факта нужно понимать утверждение в Памфлете №10, с. 17.

ПРАВДА ЛИ ЭТО?

Вопрос №35:

Мы слышали, что политика Горы Кармил – держать в строжайшей секретности всю переписку и
запросы о литературе. Мы бы хотели узнать, правда ли то?

Ответ:

Одно из непоколебимых правил служебной этики Горы Кармил - не обнародовать переписку или заказы
литературы, разве что с пожелания или разрешения самого пишущего.

В КАКОЙ ПЕЧАТИ?

Вопрос №36:

Как могут оба запечатления, - 144’000 (первых плодов) и великого множества [65] (вторых плодов), -
совершаться под шестой печатью, когда Откровение 7 показывает заключительные события шестой
печати открытие седьмой печати?

Ответ:

Так как Откровение 7 находится между заключительными событиями шестой печати и открытием седьмой,
то естественно помещает запечатление как 144’000, так и великого множества, среди событий шестой печати.
Но внимательное изучение семи печатей доказывает, что шестая глава непрерывно соединяется с восьмой
главой. Так что седьмая глава стоит между ними и не ограничивает себя шестой или седьмой печатями.

Другими словами, хотя седьмая глава следует за событиями шестой печати и предшествует событиям
седьмой, она не обязательно должна быть хронологической, также как с 12 по 22 главы не являются частью
седьмой печати лишь потому что записаны сразу же после ее событий. Время событий седьмой главы нужно
определять по контексту, так же как и события с двенадцатой по двадцать вторую главы.

КТО УБЕГАЕТ В ГОРЫ?

Вопрос №37:

Если Божий народ находится в Царстве во время Громкого Клича, то как их в то же самое время
можно заключить в тюрьму [66] или изгнать в горы, что произойдет с ними согласно Духу Пророчества
(Великая борьба, с. 626)?

Ответ:

Когда становится понятным, что 144’000 – это только первые плоды, - предшественники или передовые
войска великого множества вторых плодов, - то эта проблема сразу же разрешается. Первые плоды в
безопасности стоят вместе с Агнцем на горе Сион (в Царстве). Таким образом, те, кто найдет прибежище в
горах, и кого отправят в тюрьмы, могут быть лишь вторыми плодами – теми, кто принял весть во время



Громкого Клича, но еще не достиг Царства. (См. наш Памфлет №12: Мир – вчера, сегодня, завтра, Издание
1941, сс. 45-49).

КОГДА ОН ОСТАВИТ СВЯТИЛИЩЕ?

Вопрос №38:

Кажется,Жезл пастуха говорит, что Иисус оставит Святое Святых во время исполнения убиения из
Иезекииля 9 главы, в то время как книга Ранние произведения, с. 36, кажется говорит, что Он оставит его
после того, как Его служение в святилище закончится, после чего наступят семь последних язв. Как
согласовать эти утверждения?

Ответ:

Хотя автор книги Ранние произведения говорит, что Христос не оставит святилище пока «не закончит свое
служение», в другом месте [67] она пишет: «Пищей их будут ошибки и оплошности собратьев, «до тех пор, —
сказал Ангел, — пока Господь Иисус не закончит Свою посредническую работу в Небесном Святилище и не
облачится в одежды отмщения и не застанет этих людей врасплох на их нечестивом пиру, они не поймут, что не
приготовлены к брачной вечере с Агнцем». – Свидетельства, т. 5, с. 690.

Рассматривая этот вопрос во свете обоих утверждений, мы видим, что Христос оставляет святилище в
определенное время «раскрытия свитка». Придя в церковь, Он видит, что она запятнана, утопает в грехах, и не
готова к встрече с Ним, и не смотря на это самодовольно питается ошибками и оплошностями других.

Поэтому наша задача не согласовать Жезл с Ранними произведениями, а согласовать Ранние произведения со
Свидетельствами. Они сразу же согласуются, когда становится понятно, что Христос оставляет святилище
более одного раза: первый раз - после «заключительной работы для церкви» (Свидетельства, т. 3, с. 266), и
снова - после заключительной работы для мира.

КТО ОТОШЕЛ ОТ СТАРЫХ ОРИЕНТИРОВ?

Вопрос №39:

Церковь Адвентистов седьмого дня всегда учила, что число 666 относится к зверю, подобному барсу
(Отк. 13:1-10). Но [68]Жезл пастуха учит, что оно относится к двурогому зверю (Отк. 13:11). Разве Дух
Пророчества не ясно говорит нам, что «[н]и одна черта истины, сделавшая Адвентистов Седьмого дня
теми, кем они являются сегодня, не должна быть потеряна из виду»? – Свидетельства, т. 6, с. 17. И разве
далее он не предостерегает: «Горе тому, кто вынет хотя бы кирпичик из этих вестей или внесет в них хотя
бы малейшие изменения»? – Ранние произведения, с. 258.

Ответ:

Дух Пророчества действительно этому учит, и чтобы стопроцентно соответствовать ему по этому вопросу и
всем другим, Жезл тщательно убирает с Истины тот мусор, которым люди покрыли ее, и, таким образом,
восстанавливает ее первичный блеск. Так было сделано с истиной, относительно числа 666.

Хотя, безусловно, на протяжении долгого времени это число применялось к зверю, подобному барсу, это
толкование произошло не от основателей деноминации Адвентистов седьмого дня, и они не учили этому в
ранние дни своего Движения. Оно было принесено из вне и вплетено в доктринальную сеть Адвентистов
седьмого дня не смотря на тот факт, что Дух Истины провозгласил через основателей Деноминации, что число
относится к двурогому зверю:

«Зверь», - говорит пресвитер Дж. У. Холт в ранние дни вести, - «имеющий семь голов и десять рогов - это
тот, о котором здесь идет речь; и я думаю, что образ - это зверь, который имел “два рога подобные агнчим”, [69]
но “говорил, как дракон”. Его число – 666.» – Истина для настоящего времени, т. 1, №8, март 1850.

«Последняя сила, угнетающая святых», - говорит пресвитер Уайт примерно в то же время, - «выходит на
первый план в Отк. 13:11-18. Его число 666». - Слово к малому стаду, с. 9.

И наконец, сестра Уайт, подтверждая эту позицию, заявила: «Я видела, что все, кто не получит печать Зверя
или его Образа, на чело или на руку, не смогут покупать или продавать. Я видела, что число (666) Образа Зверя
было сформировано, и что именно зверь изменил Субботу, и Образ Зверя следовал за ним, и соблюдал папскую,
а не Божью Субботу» - Слово к малому стаду, с. 19. (Заметка: Число 666 было помещено в скобки редактором
Слово к малому стаду).



Здесь, из уст трех свидетелей, у нас есть абсолютное доказательство того, что нынешнее учение
Деноминации относительно числа 666 не произошло от ее основателей и не одобрялось ими; что, на самом
деле, оно не было одним из рядов истин, и даже одним из кирпичиков или штырем вести, которые Бог дал
Своему народу. Более того, сама Библия ставит число на двурогого зверя. Обратите внимание, что все
характеристики, принадлежащие зверю с десятью рогами описаны в Откр. 13:1-10, и все принадлежащие [70]
двурогому зверю описаны в Отк. 13:11-18. Поскольку число завершает описание двурогого зверя, оно не может
логически относиться ко зверю с десятью рогами.

Это всего лишь одно из многих отклонений от Истины, подтолкнувшие сестру Уайт еще тогда (1882)
возгласить: «Церковь отвернулась от Христа, своего Предводителя, и постоянно движется назад, в сторону
Египта. Однако лишь немногих удивляет или тревожит отсутствие у них духовной силы. Сомнение и даже
неверие в свидетельства Духа Божьего повсеместно, подобно закваске, действуют в наших церквах. Сатане
только это и нужно. Подобное состояние также вполне устраивает тех служителей, которые проповедуют не
Христа, а самих себя. Свидетельства мало кто читает и ценит. Бог обращается к вам. Яркий свет светит со
страниц Его Слова и свидетельств, но и то и другое находится в небрежении и уничижении. В результате в
нашей среде совершенно явно отсутствует чистота, преданность Богу и искренняя вера». – Свидетельства, т. 5,
с. 217.

«Мы отошли от древних межей — давайте же вернемся на прежние позиции. Если Господь есть Бог, то
служите Ему, а если Ваал — тогда служите Ваалу. На чьей стороне вы окажетесь?» - Свидетельства, т. 5, с. 137.

КАКАЯ ТОЧКА ЗРЕНИЯ ПРАВИЛЬНАЯ?

Вопрос №40:

Ранние произведения, с. 75 говорит: «До 1844 года, когда в наших рядах царило единство, [71] почти все
придерживались правильной точки зрения относительно слова «ежедневная»; но в результате смятения,
охватившего многих после разочарования 1844 года, появились другие взгляды». Почему Памфлет №3:
Суд и жатва, издание 1942 г., с. 31, представляет еще один взгляд, который тогда вообще не был
известен? Разве «ежедневная жертва» Даниила 8:12 не означает «жертвенный алтарь Иеговы»?

Ответ:

Действительно, книга Ранние произведения говорит, что до 1844 года почти все придерживались правильной
точки зрения, но она не говорит какой, и, кажется, никто этого не знает. Могло быть, что “ежедневная” не был
«ключевым вопросом», или его совсем не понимали, и в конечном итоге согласились, что в условиях того
времени, молчание будет золотом. Таким образом, в том случае это было бы «правильной точкой зрения». По
сути есть множество вариантов, относительно которых у них могло быть единство, но они не обязательно
относились к конкретному толкованию самого слова «ежедневная». Однако, ясно одно - если бы они знали
истину о «ежедневной», то автор Ранних произведений ее бы напечатала и учила, и всем нам сегодня было бы
известно о ней.

То, что «ежедневная» не является «жертвенным алтарем Иеговы» уже было установлено тем фактом, что
Ранние произведения, с. 74, говорит, что «слово “жертва”...добавлено в результате человеческого домысла и что
его нет в оригинале». А слово «ежедневная», не будучи связанным со словом [72] «жертва», не может само по
себе быть связанным с каким-либо алтарем.

Толкование «ежедневной» в Памфлете является как Библейским, так и историческим, а значит и «здравым
учением».

ПОЧЕМУ У ОДНАЖДЫ РАЗДЕЛЕННОГО ЦАРСТВА ТРИ НАЗВАНИЯ?

Вопрос №41:

Не могли бы вы, пожалуйста, объяснить разницу между терминами: Иуда, Ефрем и Израиль?

Ответ:

В своем первичном и точном значении термин «Израиль» относился к сыновьям Израиля со дней их отца
Иакова и до конца правления Царя Соломона.

Однако, следует помнить, что после смерти Соломона царство разделилось на две части. (3Цар. 11:11, 12;
12:19, 20, 21). Одна часть, состоящая из двух колен, занимала южную территорию Обетованной Земли, в то
время как другая часть, состоящая из десяти колен, занимала северную территорию. Первая часть взяла себе



название «Иуда», потому что колено Иудино правило ею; а вторая взяла себе название «Израиль», потому что
состояло из большинства колен. Следовательно, термин «Израиль», в своем вторичном значении, относится к
царству из десяти колен, исключая колена Иуды и Вениамина. [73]

Термин «Ефрем» в общем значении также обозначает десять колен или северное царство (Ис. 7:1, 2), потому
что колено Ефрема правило им. Так, эпонимы «Израиль» (когда используется исключительно в отношении
десяти колен) и «Ефрем» могут применятся к северной части, а эпоним «Иуда» - к южной части древнего
Божьего народа.

БУДЕТ ЛИ ЦАРСТВО УСТАНОВЛЕНО ДО ТЫСЯЧЕЛЕТИЯ?

Вопрос №42:

Великая борьба, сс. 322-323, учит, что «Народ Божий примет Царствие не раньше личного пришествия
Христа…Но когда придет Иисус, Он наделит Свой народ бессмертием и затем пригласит их принять
Царство, уготованное им от создания мира». Могли бы вы, пожалуйста, согласовать Библию иЖезл
пастуха с этими и другими местами из трудов Елены Уайт касательно установления Царства?

Ответ:

Хотя, в сравнении с Жезлом, учение о Царстве может показаться недостаточно полным через лупу трудов
сестры Уайт, никто не смеет легкомысленно отвергать ни одно из них, потому как следует тщательно
сравнивать оба взгляда на это учение с огромной лупой Библии. Нужно помнить, что нам не дано право
согласовывать Библию с какими-либо другими писаниями: нам сказано все соизмерять с Библией. [74]

Прежде всего, чтобы отдать должное Писаниям, трудам сестры Уайт и Жезлу, позицию каждого из них по
этой теме нужно рассматривать во свете Писаний, которые неоспоримо учат, что Обетованная Земля будет
заново заселена обращенными Божьими людьми. (См. Исаии 2; Михея 4; Иезекииля 36, 37; Иеремии 31-33).

В своем утверждении в Великой борьбе сестра Уайт говорит о завершенном Царстве, которое святые получат
после воскресения мертвых. В этом контексте говорилось о единственной фазе - завершающей, о которой
Провидение дало знать, когда она писала. А теперь, когда с тех пор пророческий свиток Истины раскрылся
далее, видно, что на самом деле, кроме последней фазы, известной до сих пор, Царство имеет еще и среднюю -
Давидийскую фазу.

Кроме пророчеств относительно буквального Давидийского Царства, Библия содержит много других
пророческих тем, которые сестра Уайт даже не упоминает, а тем более не рассматривает. И если Господь не
откроет их сегодня своей церкви, чтобы удовлетворить ее насущные потребности, она не будет готова к их
исполнению, но останется погибать в своем лаодикийском состоянии. Поэтому эти пророчества должны быть
открыты для того, чтобы укрепить церковь в ее заключительной борьбе, а иначе, для чего они были написаны?
[75]

Ни один пророк Божий никогда не выстраивал полную цепь пророческих событий без пропущенных
звеньев. Для того, чтобы составить длинную цепь пророчеств понадобились многие вдохновленные авторы. Те,
кто думают, что сестра Уайт сделала что-то, чего ни один пророк в Библии или за ее рамками никогда не делал,
на самом деле полностью игнорируют существующий библейский порядок, а также тот, что касается раскрытия
Истины.

Она сама говорит, что «ни один человек, как бы высоко его ни ценило Небо, не дошел еще до полного
понимания великого плана искупления или даже до совершенного понимания Божественных планов,
осуществляемых в его время. Люди не вполне сознают, какую цель преследует Господь, доверяя им ту или иную
работу; они не в состоянии постичь во всех отношениях ту весть, которую проповедуют во имя Бога». – Великая
Борьба, с. 343.

Некоторые люди, как попугаи, просто повторяют что-то не останавливаясь, чтобы задуматся, что они
говорят и, кажется, не заботясь о том, правда это или нет. Таковы те, кто говорят, что никакое событие или
события не могут наступить до, между или после тех, которые были изложены в трудах сестры Уайт.

Если кто-либо настаивает на том, что непрерывность событий, записанных в Ранних произведениях, сс.
15-17, следует принимать беспрекословно, и что никакое другое событие или события нельзя поставить между,
то сам себя заводит в дебри, [76] ведь на этих страницах и близко не упомянуты семь последних язв или
тысячелетнее царство!



Также иудеи отвергли Господа, потому что не все, чему учили и о чем писали пророки, находилось в учениях
Моисея. «Мы знаем», - говорили они, - «что с Моисеем говорил Бог; Сего же не знаем, откуда Он». Ин. 9:29.

Ни одна пророческая книга никогда не предрекала полную Истину, необходимую для того, чтобы провести
церковь до самого Царства. Приходили последующие пророки, либо уточняя, либо добавляя к пророчествам
уже имеющихся в Писаниях. Следовательно отвергать добрые вести о Царстве на том основании, что этой фазы
Царства нет в книгах сестры Уайт - значит занимать такую же непростительную и губительную позицию, как и
иудеи. Это тоже самое, что говорить: «я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды». Отк. 3:17. Именно такое
отношение заставляет Бога извергнуть из Своих уст теплых, самодовольных лаодикийцев.

Весть одиннадцатого часа была запланирована и предназначена для раскрытия возродившегося
Давидийского Царства перед тем, как Христос явится на облаках. Однако, не имея прямого света на эту фазу
Царства, книга Великая борьба могла выразится в конкретных терминах, используемых нынешней вестью, не
более, чем Уильям Миллер [77] мог выразиться на тему очищения святилища такими терминами, которые мы
читаем в Великой борьбе.

По необходимости, любые сопутствующие утверждения по теме, которая все еще находится вне обзора во
время раскрытия Свитка, сказаны только косвенными понятиями истины, как на тот момент ее понимают. И
если принятое понимание этих косвенных утверждений неправильное, то автор не может нести ответственность
за то, что он позаимствовал от других или понимал очень смутно и, соответственно, выразил очень
неопределенно.

Например, во дни Христа «многие из них считали, что между смертью и воскресением человек пребывает в
сознательном состоянии. Спаситель знал об этих предрассудках и поэтому воспользовался ими в Своей притче,
чтобы открыть перед людьми важные истины. Он как бы поставил перед Своими слушателями зеркало, в
котором они могли бы увидеть свои действительные взаимоотношения с Богом. Он использовал это широко
распространенное мнение для передачи важной идеи, к которой хотел привлечь внимание Своих слушателей…»
- Наглядные уроки Христа, с. 263.

Такое обстоятельство естественно и присуще всем авторам, излагающим Истину для настоящего времени,
начиная с авторов Ветхого Завета и до наших дней; и так будет продолжаться до тех пор, пока не станут
известны все составляющие Истины. Это подтверждает [78] служение Иоанна Крестителя. Он должен был
провозглашать не установление Царства, а приход Царя. Но провозглашая второе, он между прочим должен был
отвечать на вопросы о первом. Говоря о грядущем Царе, он выражал себя используя понятия открытой Истины.
Но когда он косвенно намекал на грядущее Царство, о котором у него не было света, он неизбежно говорил на
эту тему так, как ее тогда обычно понимали.

Тем не менее, когда последующее раскрытие свитка показало, что Царство не должно было быть
установлено в то время, искренние искатели истины не обвиняли Иоанна или Христа, а с радостью наблюдали
за тем, как раскрывается свиток и с ликованием маршировали далее с этой Истиной. Хотя не так было с
большинством иудеев. Желание отстоять свое собственное мнение не позволило им отказаться от своих ошибок
и принять углубляющуюся Истину, из-за чего они и дальше погрязли в своих заблуждениях.

«Именно так», - говорит Дух Пророчества, - «поступали евреи во дни Христа, мы же предупреждены не
поступать подобным образом и не идти за теми, кто охотнее выбирает тьму, нежели свет, потому что, уходя от
живого Бога, евреи подчинялись этому неверию в своих злых сердцах». – Свидетельства по работе субботней
школы, с. 66; Советы по работе субботней школы, с. 30.

Так что Великая борьба и Ранние произведения излагают тему Царства настолько ясно, [79] насколько
частичное раскрытие свитка позволило их автору ее увидеть (лишь только в одной из его фаз) в то время, когда
она писала обе книги.

В то время как Великая борьба умалчивает, что установление Царства и его принятие – это два разных
события, Дух Пророчества делает это в другом месте: «Хотя [апостолам] и не суждено было увидеть
восстановление Царства Божьего при жизни, все же повеление Иисуса молиться об этом свидетельствовало, что
оно обязательно наступит в определенное Богом время.

Царство Божьей благодати утверждается ныне, по мере того как день за днем сердца, прежде исполненные
греха и противления, покоряются могуществу Его любви. Но окончательное установление Его Царства славы
произойдет только при Втором пришествии Христа. “Царство же и власть и величие царственное во всей
поднебесной дано будет народу святых Всевышнего” (Даниила 7:27).» - Нагорная проповедь Христа, с. 108.



Каждый христианин должен помнить, поскольку Истина постоянно движется вперед, сегодня Ее уже не
найти там, где Она была вчера, и поэтому последователи Христа должны двигаться вместе с Ней. Они не будут
следовать примеру иудеев и римлян.

Когда Моисей писал первую часть Библии, ему не был дан весь свет, который Бог намеревался [80] открыть
Своему народу на протяжении всех веков. Каждый раз когда наступал час для продвижения Истины, сначала
приходил один пророк, затем другой, в длительной последовательности, заканчиваясь Иоанном Крестителем.
Затем пришел Христос, апостолы, Уильям Миллер и сестра Уайт, каждый из которых, в свою очередь,
преподносил истины, которые не могли быть полностью изложены в трудах их предшественников. Чтобы
узнать всю Истину, открывающуюся так постепенно, все труды должны быть объединены.

Например, излагая закон о Пасхе и повелевая его соблюдении, Моисей написал: «Агнец у вас должен быть
без порока, мужеского пола, однолетний; возьмите его от овец, или от коз, и пусть он хранится у вас до
четырнадцатого дня сего месяца: тогда пусть заколет его все собрание общества Израильского вечером». Исх.
12:5, 6.

Причину, которую Моисей дает для соблюдение Пасхи – это воспоминание о выходе Израиля из Египта
(Втор. 16:1-3). Иоанн Креститель, однако, приписывает его значение приходу Христа, «Агнцу Божьему», (Иоан.
1:29), в то время как апостолы связывали ее с Его распятием: «ибо Пасха наша, Христос», - говорит Павел, -
«заклан за нас». 1Кор. 5:7. А важность соблюдения Пасхи он относит к таинству Вечери Господней (1Кор.
11:26). [81]

Также Моисей не объяснял, что служение Левитов в земном святилище (Исх. 40:15) было лишь
промежуточным, а значит, и временным - образом первосвященства Христа в небесном святилище, как и
объясняли апостолы (Евр. 6:19, 20; 9:12, 26).

Отказываясь идти в ногу вместе с прогрессирующей Истиной, каждое поколение иудеев придиралось к
своим пророкам, заканчивая апостолами и самим Сыном Божьим. Иудеи оправдывали свои преступные
действия тем, что утверждения их пророков, Христа и апостолов не основывались на книгах Моисея. Так,
хвалясь книгами Моисея, они отвергали и убивали пророков, приходивших после него. Для нас это серьезное
предупреждение, чтобы мы не поступали так, как они, дабы нас не постигла та же участь!

Следовательно, главный вопрос состоит не в том, содержаться ли в книгах сестры Уайт или Моисея, или
того или иного автора, все вести для наших дней, но находятся ли они в Библии и подтверждаются ли они ею.

Поэтому, Жезл не утверждает, что его весть, во всей своей полноте, находится в трудах какого-либо
конкретного пророка, но в книгах всех пророков – «тут немного, там немного» Ис. 28:13.

Итак, пускай никто не использует книги сестры Уайт вероломно, подобно тому, как иудеи использовали [82]
книги Моисея против продвижения Истины, во вред себе. С какого бы угла мы не подошли, Библия проясняет
тему Царства, исключая возможность ошибок, если четко следовать тому, что она говорит на этот счет.

Жезл не учит о том, будет ли отстроен Иерусалим, как столица Царства, или нет. Он учит лишь то, что
Царство в самом начале будет установлено в Земле Обетованной. И в доказательство этой истины Иезекииль
пророчествует о

Новом разделении земли.

Пророк представляет разделение земли совершенно расходящееся с тем, что было во времена Иисуса
Навина (ИсНав. 17): земля должна быть поделена на полосы с востока на запад; Дан должен владеть первой
частью на севере, а Гад – последней на юге; между территориями этих двух колен должны находиться
территории остальных колен; а город должен находится посередине земли (Иез. 48).

Тот факт, что подобного разделения Обетованной Земли никогда не было, показывает, что оно произойдет в
будущем. А также тот факт, что там будет святилище, в то время как на новой земле его не будет (Отк. 21:22),
еще раз доказывает, что такое уникальное распределение территории является премиллениальным.

Вдобавок, те факты, что название города «Господь там» и что его местонахождение (согласно [83]
разделению земли) обязательно должно чем-то отличаться от старого Иерусалима, показывают, что нынешний
Иерусалим, город как таковой, может вовсе и не быть отстроен как столица грядущего Царства. (См. Памфлет
№12: Мир - вчера, сегодня, завтра; издание 1941, сс. 52, 53).

Если Библия и ясна касательно чего-либо, то точно касательно Царства Божьего. И совершенно оправдано,
ведь Царство является главной надеждой христиан,



Неизменной целью Сатаны, многократным камнем преткновения народов.

То, что великая борьба между Христом и Сатаной ведется за эту главную надежду (Царство) видно из
повторяющихся указаний Господа в пророчествах, образах и притчах; из непрерывных стараний Сатаны
удержать от него человеческую расу; и наконец, из того, что люди постоянно терпят поражение в своей борьбе,
чтобы стать его наследниками.

С самого начала, решительно работая над тем, чтобы погрузить все человечество в ад, Сатана задумал свою
главную стратегию ввести их в заблуждение относительно Царства. Ему удалось это сделать практически со
всеми иудеями, потому что они хотели, чтобы царство было установлено раньше назначенного срока или чтобы
оно вообще не было установлено. А теперь ему удается сделать это со многими лаодикийцами, потому что
сейчас, когда назначенный час действительно настал, они [84] хотят, чтобы оно было установлено позже или
совсем не было установлено! Какой парадокс! Какая ирония! Действительно, история повторяется, а вместе с
ней и глупость!

Библия говорит: «И во дни тех царств (которые представлены десятью пальцами большого истукана) Бог
небесный воздвигнет царство, которое вовеки не разрушится…оно сокрушит и разрушит все царства.» Дан.
2:44.

Обратите внимание, что «камень» (Царство) не становится великой горой до тех пор, пока он не ударяет в
истукана, показывая, что Царство начинается в своем младенчестве лишь с первых плодов, которые вскоре
будут стоять на горе Сион вместе с Агнцем, и которые позже, - после того как они соберут вторые плоды живых,
- разбивают народы. И наконец, спасенные со всех веков выйдут из гробов, чтобы полностью образовать
«великую гору» - завершенное Царство!

В лице этих четких и повторяющихся пророчеств пусть никто по глупости не скажет, подобно иудеям, в
ответ на пророчества Иезекииля, что «пророческое видение, которое видел он, [сбудется] после многих дней, и
он пророчествует об отдаленных временах» (Иез. 12:27), тем самым навлекая на себя такую же ужасную участь.
[85]

БУДЕТ ЛИ ОТСТРОЕН СТАРЫЙ ИЕРУСАЛИМ?

Вопрос №43:

Как вы можете согласовать учениеЖезла пастуха о том, что Давидийское Царство будет снова
установлено в Палестине, с написанным в Ранних произведениях, сс. 75, 76: «Старый Иерусалим никогда
не будет отстроен»?

Ответ:

Контекст написанного в Ранних произведениях показывает, что это утверждение относится к Еврейскому
Сионистскому Движению, и что их общепризнанная цель, - восстановить национальную родину евреев,
центром которого является сам Иерусалим, – никогда не будет достигнута; что старый Иерусалим никогда не
будет отстроен в соответствии с Сионистским пониманием; и что иудеи, не являющиеся христианами, никогда
не будут частью Царства. (См. Памфлет №8: Гора Сион в одиннадцатом часу).”

БРАЧНЫЙ ПИР АГНЦА ПРОИСХОДИТ НА НЕБЕ ИЛИ НА ЗЕМЛЕ?

Вопрос №44:

О каком браке говорится в Наглядных уроках Христа, с. 307, и в Великой борьбе, сс. 416, 427? В одном
примере сказано, что это «союз человеческого с божественным»; в другом - «принятие Христом Своего
Царства», и в третьем месте написано, что брачная церемония «совершается на небесах, в то время как
[святые] находятся на земле», ожидая «возвращения господина своего с брака». Не могли бы вы,
пожалуйста, разъяснить эту сложную для меня тему? [86]

Ответ:

Давайте помнить, что эти фигуры речи, как и многие другие, являются всего лишь иллюстрациями истины, а
не истинами как таковыми. Например, в одном случае установление Царства проиллюстрировано «жатвой»;
подданные Царства – «пшеницей»; а само Царство – «житницей». Матф. 13:30. В другом примере установление
Царства и отделение грешников из среды праведников проиллюстрировано ангелами, вытягивающими «невод»
на берег, которые затем садятся и отделяют плохую рыбу от хорошей - хорошую они складывают в «сосуды», а



плохую среди нее выбрасывают (Матф. 13:48). В этом примере подданные Царства представлены хорошей
рыбой, а само Царство – «сосудами».

Поэтому, хотя и верно то, что брак Христа – это «союз человеческого с божественным», также верно и то,
что он является «принятием Христом Своего Царства», ведь человечество составляет Царство. Таким образом,
бракосочетание приравнивается к коронации; само Царство – к городу или невесте, а гости – к святым или
подданным Царства. Из этого мы видим, что когда Христос примет Царство, Он действительно объединит
человеческое с божественным.

Принятие Христом Своего Царства происходит на небе, в то время как святые все еще находятся на земле
[87], как было показано Даниилу: «Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын
человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все
народы, племена и языки служили Ему; владычество Его - владычество вечное, которое не прейдет, и царство
Его не разрушится». Дан. 7:13, 14.

Пророчествуя о том же событии, Иисус рассказал притчу: «Некоторый человек высокого рода отправлялся в
дальнюю страну, чтобы получить себе царство и возвратиться». Луки 19:12. Обратите внимание, что Он
получает Царство (приобретает право собственности на него) пока находится в далекой стране, а не когда
возвращается. (См. Великая борьба, сс. 426, 427).

Таким образом, бракосочетание является коронацией Христа, которое происходит в небесном храме, пока
Его подданные подготавливаются на земле, работа близится к завершению, а испытательный срок подходит к
концу. Очевидно, что бракосочетание происходит до того, как он придет, чтобы «взять» святых к Себе (Ин.
14:3), и до того, как Он встретит их «на воздухе» 1Фес. 4:16, 17. После этого подается «вечеря».

Следовательно, хотя бракосочетание происходит на небесах, святые, находясь на земле, являются
потенциальными гостями на свадебном пире. Далее, после того как брак будет заключен в Святом [88] Святых,
Иисус спустится с неба и заберет гостей к Себе, чтобы и они были, где Он (Иоан. 14:1-3). Там они будут
вкушать «брачную вечерю Агнца» - Великая борьба, с. 427; Отк. 19:9. В этом примере сказано, что святые будут
гостями, а Святой Город – «невестой». Отк. 21:9, 10.

И еще, прямо перед бракосочетанием, когда святые все еще находятся на земле, сказано, что их праведность
будет как «чистый виссон» невесты (города). Отк. 19:8.

Уроки, преподанные этими и другими иллюстрациями, становятся бесценными драгоценностями истины для
тех, кто внимает им.

ЦАРСТВО БОЖЬЕ В СЕРДЦЕ ИЛИ НА ЗЕМЛЕ?

Вопрос №45:

Если Иисус говорит: «Царствие Божие внутрь вас есть» (Луки 17:21), как тогда оно может быть
земным царством?

Ответ:

Если рассматриваемое утверждение означает, что Царства не должно быть на земле, то по той же логике, его
не должно быть и на небе. А если его не будет ни на земле, ни на небе, то наша надежда тщетна. Но, как
говорится: “то, что доказывает все, не доказывает ничего”. Следовательно, придерживаться утверждения [89],
озвученного в вопросе – значит занимать позицию, что буквального царства не будет ни на земле, ни на небе, а
только духовное царство в сердце, что опускает эту тему до абсурда. Это значит играть на руку Диаволу,
который отчаянно хочет затмить истину о Царстве и предать само Царство забвению. Но, слава Богу, Слово
уверяет нас, что в этом он обречен на провал.

Перед установлением Божьего Царства на этой земле, оно действительно должно быть духовно установлено
внутри нас, если мы хотим когда-нибудь получить право войти в него, когда оно будет физически установлено
на «на земле, как на небе».

Соответственно, духовное царство Божие находится внутри тех, кто воплощает принципы его правления еще
до установления физического Царства. Таким образом, Божье царство «внутри» - это система правления
духовной жизни; это условие наследования внешнего Божьего Царства.



КОГДА ОСВОБОДЯТСЯ ВЕТРА?

Вопрос №46:

Если ангел, запечатляющий первые плоды (144’000) продолжает запечатлять и вторые плоды
(великое множество - Отк. 7:9), будут ли четыре ангела держать четыре ветра (Отк. 7:1) на протяжении
запечатления и тех и других плодов? [90]

Ответ:

Поскольку Откровение 7:14 говорит, что великое множество (вторые плоды) «пришли от великой скорби»,
значит четыре ветра будут сдерживаться, как повелел ангел: «доколе не положим печати на челах рабов Бога
нашего…» Отк. 7:3. Следовательно, ветра высвобождаются и дуют после того как запечатляются 144’000 и во
время собирания и запечатления великого множества. Только так можно сказать, что множество пришло от
«великой скорби», от «времени тяжкого, какого не бывало с тех пор, как существуют люди, до сего времени».
Дан. 12:1.

ЧТО ТАКОЕ ГНЕВ НАРОДОВ?

Вопрос №47:
 

“Я видела», - говорит сестра Уайт, - «что гнев народов, ярость Божья и суд над мертвыми — это три
разных события, которые последуют одно за другим, и что Михаил еще не восстал, и время скорби,
подобного которому никогда не было, еще не наступило». Ранние произведения, с. 36. Может ли этот «гнев
народов» быть «битвой Армагеддон?»

Ответ:

В то время как видение ясно показывает, что первые три события (суд над мертвыми, гнев народов и ярость
Божья) следуют непрерывно друг за другом, занимая три отдельных, разных, последовательных периодов, оно
не проясняет время четвертого события – восстания Михаила. [91]

Божья ярость, как принято считать - это семь последних язв (Отк. 15:1), и происходит в период между
завершением времени испытания и вторым пришествием Христа. Суд над мертвыми, как понимают, по крайней
мере, все Адвентисты, охватывает два периода: первый - во время испытательного срока, прямо перед началом
суда над живыми, и второй – во время тысячелетнего царства. И поскольку Божья ярость наступает в период
после завершения времени испытания и до второго пришествия Христа, то гнев народов может произойти
только во время суда над живыми – во время Громкого Клича Вести Третьего Ангела.

Поэтому, гнев народов не может быть Армагеддоном, ведь он происходит во время шестой язвы (Отк.
16:12-16) - в период Божьей ярости. Гнев народов и Божья ярость, - как мы всегда должны помнить, - это два
«разных события, которые последуют одно за другим».

Соответственно, вместо Армагеддона, гнев народов – это «время тяжкое какого не бывало»; время, когда
Михаил берет «бразды правления» в Свои руки (Свидетельства для проповедников, с. 299); восстает, чтобы
спасти всех, «которые найдены будут записанными в книге». Дан. 12:1.

Поскольку гнев народов происходит во время суда над живыми, – [92] Громкого Клича Трехангельской
Вести, - то «гнев» явно направлен против Божьего народа, а не против самих народов. Это очевидно, потому что
народы всегда враждовали между собой, и продолжают делать это и до сегодняшнего дня, хотя мы все еще
находимся во время суда над мертвыми.

«Гнев народов» последует за указом двурогого зверя: «чтобы убиваем был всякий, кто не будет поклоняться
образу зверя» (Отк. 13:15); в то же время пресловутая женщина, Великий Вавилон, оседлает багряного зверя
(Отк. 17) и будет править народами. «…такой же кризис постигнет наш народ во всех остальных частях мира» -
Свидетельства для церкви, т. 6, с. 395.

Относительно этого гнева народов, - всемирного заговора против отказывающихся поклонятся зверю и его
образу, - Господь пророчествовал через пророка Захарию: «И будет в тот день, сделаю Иерусалим тяжелым
камнем для всех племен; все, которые будут поднимать его, надорвут себя, а соберутся против него все народы
земли». Зах. 12:3.

«В тот день защищать будет Господь жителей Иерусалима, и самый слабый между ними в тот день будет как
Давид, а дом Давида будет как Бог, как Ангел Господень перед ними.» Зах. 12:8. Затем «облеченная во
всеоружие [93] Христовой праведности», - провозглашает Дух Пророчества, - «Церковь должна вступить в



последний бой. “Прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами” (Песнь Песней
6:10), она должна шествовать по всему миру от победы к победе.» Пророки и цари, с. 725.

«Ранее робкие и неуверенные теперь открыто встанут на сторону Христа и Его Истины. Самый слабый и
колеблющийся в церкви будет, как Давид — готовый дерзать и действовать». – Свидетельства для церкви, т. 5,
с. 81.

«...лишь тем, которые выстояли в испытаниях силой Всемогущего, будет позволено принимать участие в ее
провозглашении [Вести Третьего Ангела], когда она перерастет в Громкий Клич». – Ревью энд Геральд, 19
ноября, 1908.

(Весь курсив автора)

____________

КАКИМ ЖЕ БУДЕТ ВАШ СЛЕДУЮЩИЙ ШАГ?

Если вам понравилось прочитанное и вы получили пользу от этой экскурсии по вопросам и ответам Книги
№2, и хотите продолжить, то отошлите заявку на Книгу №3. Она будет отправлена вам по почте в качестве
христианского служения без какой-либо платы или обязательств. [94]


